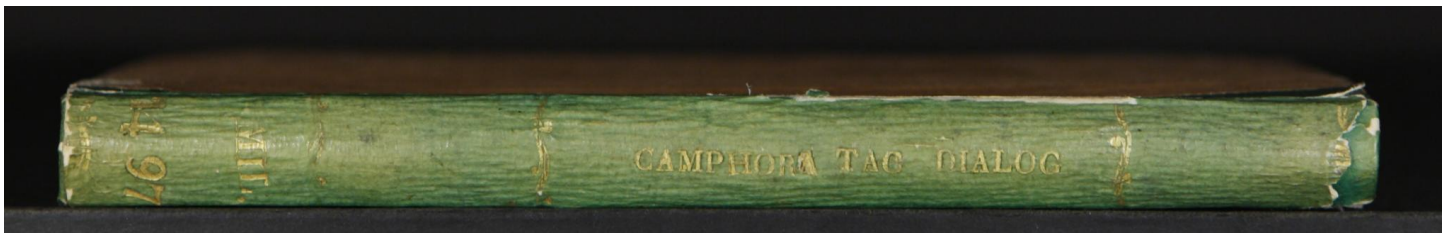




Early European Books, Copyright © 2011 ProQuest LLC.  
Images reproduced by courtesy of the Biblioteca Nazionale Centrale di  
Firenze.  
Guicciardini 20.2.70



CAMPHORA TAC DIALOG

Early European Books, Copyright © 2011 ProQuest LLC.  
Images reproduced by courtesy of the Biblioteca Nazionale Centrale di  
Firenze.  
Guicciardini 20.2.70



Early European Books, Copyright © 2011 ProQuest LLC.  
Images reproduced by courtesy of the Biblioteca Nazionale Centrale di  
Firenze.  
Guicciardini 20.2.70



Early European Books, Copyright © 2011 ProQuest LLC.  
Images reproduced by courtesy of the Biblioteca Nazionale Centrale di  
Firenze.  
Guicciardini 20.2.70



Early European Books, Copyright © 2011 ProQuest LLC.  
Images reproduced by courtesy of the Biblioteca Nazionale Centrale di  
Firenze.  
Guicciardini 20.2.70



Early European Books, Copyright © 2011 ProQuest LLC.  
Images reproduced by courtesy of the Biblioteca Nazionale Centrale di  
Firenze.  
Guicciardini 20.2.70

74  
20-2-70





Zoica vulgare e philo  
sofia morale composta e  
traduta da duo ualentissimi  
simi loici e grandissimi  
philosofi in dialogo.



Office de la Chambre des Comptes  
à l'École des Mines de Paris  
Titre de la Thèse de Doctorat  
intitulée « La standardisation  
de l'industrie chimique »



# JACOMO RALJA JL TRACTATO

Et prima che modo e da tenere nella presente ope  
ra. Capitulo primo. Johanni.



Olte volte o vdit o che grandi  
philosophi co grandissimo stu  
dio e subtilissima inquisitione  
hano uestigato mirabile co clu  
sione circa la anima humana de  
quale la piu exelente che io ha  
bia aldito e dela sua imortalita  
ben che p iuolabile fede noi  
crediamo lanima esser imortale  
niente dimeno vorei che me dicesti le rasone philo  
sophice questa psuadente. Jacobo.

**I**ohanni tu dimadi cosa circa la quale molti  
antiqui grademete dubitado sono caduti in  
gradi errori e i tanto che elli hano fermamente  
creduto la anima humana esser mortale come quelle de  
animali bruti. Et i qsto errore diuertendo come heretici  
per non cognoscer la natura de la anima. Unde voledo co  
gnoscere la sua imortalitate quene ordinarie per  
cedere inuestigando la natura e la peditio ne de lania.  
Pero che non se pol ben tractare de una cosa se non  
se la sua diffinitio po che come dice Aristotile la  
diffinitio explica e dechiara lo esser dogni cosa.

**C**he cosa e la anima secodo la sua diffinitio. Capi. ii.

**C**ome colui che desidera de sapere quella p  
clusione gia dicta io te ho dimadato la istetio  
ne mia ma tu che sei piu exercitato i sapere  
el modo de tractar questa materia incomincia da

quella parte laqual ti pare piu queniuola, t io staro  
ad audire con patientia. Jacobo.

**P**rimamente iohāni īcominciato a dire come  
diuersi doctori t così pagani come christia-  
ni hāno diffinito laīa. Unde sapi ch' qsto vo-  
cabulo sia e greco t e significatiuo de pricipio ope-  
rare vita. Unde i ogni cosa doue se vede opatione  
vitale quiui se dice veramēte esser aia. Et po nui ve-  
giamo tre opatiōe vitale. In luna solamēte quanto  
al crescer t multiplicare come se vede nelli arbori t  
nele piante. L'altra oltra el crescere sentire t mouer  
si localmēte cōe nelli aiali terrestri t aquatici. La ter-  
za oltra al mouer t sentire raxonare t intēdere per  
tanto manifestamente se cōprende esser tre anime. La  
prima vegetatiua. La secondo sensitua. La terza i  
tellectiuia o vero humana. Johāni.

Tu dīci molto bene. Ma acio che habia piu resto  
qollo che io desidero lassamo le due prie t tractiamo  
de la tertia d laqle a le nro pseste pposito. Jacobo.

**B**en che tutte qste tre de lequal o facto men-  
tione si dicono aie. N'ètedimeno laīa hu-  
mana aquista la ppria deniatiōe de laīa po-  
che ella e effectiuia pricipio de piu nobil vita p ciò  
che le due nō hano vita saluo nelo humore t nel sā-  
gue t qollo mancādo moreno. Ma laīa humana e i  
corruptibile t imortale. Laīa adunq; huāna secun-  
do iohāni damasceno e vna substātia viuēte simpli-  
ce t icorporea laqual secōdo sua ppria natura e in-  
uisibile dali ochi corporali t e imortale itellectiuia  
isfigurabile cō rasone exercitādo le sue opatione cō

li organi corporali e a q̄stī organi da accrescimēto  
e sentimēto e virtu generatiua. Et allo itellecto co-  
me pte sua purissima. Et così cōe lochio e in lo cor-  
po così lo intelleccio e in laia. Ne ancora libero arbi-  
trio e liberamente opa. Aristotile nel suo nono libro  
de laia volēdo diffinire laia dice. Diciamo che con-  
cio sia che egni cosa sia o substātia o ver accidente.  
Et della substātia alcuna e forma. e laltra e cōposta  
de q̄ste due. cioè di materia e de forma. La materia  
e sola posanza. la forma e acto termināte o vero ter-  
mināte la posanza dela materia. Noi concludādo  
dīremo laia ess. re acto del corpo orgānico lissico cioè  
naturale. apto nato ad hauer vita. Iohāni.

Perche tu ai dicto di sopra che lania exerceisse le  
sue opatione con li organi corporali e qui dice Ari-  
stotile che ella viuifica el corpo naturale organico.  
Dime che cosa sono q̄stī organi corporali. Jacobo  
 Organī corporali sono certe pte distincte in  
lo corpo naturale lequale hano diuersē opa-  
tiōe. cioè sono li cinque sentimēti delliquali  
laia e fontale principio. Unde vltra lacto vniuersale  
viuificante el corpo in q̄sti sentimenti. laia a princi-  
pale ouer pticulare opatione laqual se chiama orga-  
nica o ver instrumentale. perho che sono fundate  
sopra certi membri corporei. Iohāni.

Io intendo questo segui apresso.

**A**lexandro philosopho dice che laia e substā-  
tia incorporea laquale e pceptiua de intelle-  
ctual illuminatiōe dal p̄eo ente cioè dio. Pla-  
to dice laia e substātia incorporea che moue el corpo.

Senecha morale dice che laia e spirito intellectuale ordinato ad hauere in se, et in lo corpo beatitudine. Bernardo dice in una epistola chel ināda ai frati de cartusia Lanima e una cosa incorporea capace de rasonne data al corpo a viuificarlo. Et e una substantia simplice spirituale et indebolibile iussibile et incorpo rea passibile de dolore et de tristitia mutabile quanto alla volūta, laqual nō ha grātia ne figura, ne color. Augustino dice che laia e substantia p̄cipitale rasone adaptata al regimēto del corpo Remigio dice, laia e substantia incorporea regiēte el corpo. Tutti q̄sti doctori secūdo che tu poi cōprehendere sono p̄cor dati i una sentētia. Et così molte altre diffinitiōe te porrei dire de diuersi altri doctori auctori, li quali tutti se reducen a q̄sta po p breuita le lasso, p q̄ste me par che tu possi assai cōprēdere che cosa el aia se cōdo la sua substantia et secōdo le sue opatiōe. Jobā.

**C** De la origine de lanima.      Capitulo. iii.  
Assai cōpuntamente mi par auer vđito delaia quanto alla sua essentiale diffinitione, et molti suoi accidenti vorrei vdire qualche cosa del suo effectiuo p̄cipio o ver origine.      Jacobo.

**O**uesta questione foē adimādata a scō hieronimo da scō Augustino, se laia era dilepsa dal cielo cōe pitagora, et platonici, et anco origenes hano imaginato. Quer se ab eterno le sono facte neli thesori de dio cōe molti christiani doctori solamēte hano imaginato. Quer ogni giorno dio crea le aie et ifundale nelli corpi secōdo ql dicto euāgelico. El mio padre fina qui adopa et anchora

io. O vero se elle se genera p virtu del seme del generare come fu opinione de tertuliano t de appolinaro t de vna grā parte de li occidētali cioè che così cōe del corpo se genera el corpo così de laia se genera laia. Et ancora fu opinione deli stoici t de macheo, t de sisianio t de psiliano heretico che laia fusse pte dela ppria substātia dē idio. Ma tutte queste opinione sono reprobate saluo che qlla che qui de chiareremo. Et sapi che laia huana se ella fusse dela ppria substātia de dio essa nō potrebe essere vitiosa ne mutabile ne misera. Et se ella fusse de natura elemetale, cioè alcūn hāno creduto essa sarebe corporea t pho che essa icorporea, t e creata, puoe auer t de fatto a principio ma n fine cioè qui adrieto cōpiutamente dīrēo. Et essēdo de natura spirituale n a mistiōe terzēa ne de aria ne de aqua ne da foco. li philosofi dicono che la pdutioe de laia vegetatiua e p virtu che se ptien nel seme de qualūqz natura vitale cioè e nel grāo orzo t altre semēze. Et qlla de laia sēsituua t p la virtu della iſluētia del cielo. Ma la origie de laia itelectiuua t creatiōe t p virtu che se ptiene diuinā. Et po dice aristotile che sola laia itelectiuua viene alla sua materia de fuori t e differētia de laia deli altri animali a qlla de lhomō che aduegna che la loro sia da principio exterioe cioè dal generare t p mouimento del cielo qlla de lhomō e p creatione da dio laltra e traducta dal generare cō el suo spma augustinio dice, che sola laia de adā fu creata cō li angeli senza el corpo t poi p sua spōtanea volūta se iſusse nel corpo como colei che avea naturale iſlinatiōe a esso. Alcuni

altri dicono che la fusse creata nel corpo Ma la opī  
mōe de Aristotile t dell'i altri doctori catolici t co  
si tiene la chieria e che dio creasse laia ifinita dādola  
i lo corpo t qsto habi p xvo de lorigie de laia iouāni

Io tengo fermo questo ma che raxiōe assignano  
costoro a demostrar le loro opinione essere piu ve  
re che laltre.

Jacobo.

**G**One io dechiarero piu diffusamente nel se  
quēte le aie humae nō sono educte de la pos  
sanza dela materia po che qlle tale nō hāno  
opatione saluo corporee ma la humana noi vedia  
mo oltra le corporee exercitar alcune altre che non  
sono afire ali organi corporali. Ancora nō essendo  
laia creata ab eterno ne gittata dal cielo como già o  
ditto po che se fusse nō serebe vera generatiōe qila  
de lbo ma serebe vna aggregation accidētale po ch  
due cose actualmēte existēte nō pono piūgerē ad es  
sere uno p generatiōe. Ancora nō essendo laia huma  
na del generante ma auiene de fori po che essa fusse  
dal generante serebe educta dalla possanza dela materia  
ne haucrēbe saluo opatiōe corporee necessario e che  
dispuosta la materia ala quale se piunge cōe forma  
sia p infusiōe creata t p creatiōe infusa acio che la  
generatiōe sia saluata nella humana natura. t po adi  
mostrare la differētia del origine de laia humana t  
de laltre dice Moyses i el principio del genesis che  
qñ dio fece li altri aiali disse. Producō le aque t le  
retille el reptile de laia viuēte i la sua generatione t  
ancho disse. Producō la terra laia viuēte secundo  
le specie sua p liquali ditti se dimostra cōe le aie dele

nel limbo senteno alcuna pena sensibile po che scō  
Augustino nel libro d la fede a pietro dice. Hermis  
simamente tieni pietro e nō dubitare che li fantolini  
che muoren senza baptesimo sarano puniti d eter  
no suplicio.

Jacobo.

**P**ero e iohāni che alcuni p qsto dicto de Au  
gustino hano tenuto che li fantolini morti  
senza baptesimo debiāo patir pena sensibile  
come qlla del fuoco ma pche le ptra raxone cōmu  
namēte li doctori e ancora la chiesia tien el ptrario.  
Unde nota che la pena dīe esser correspōdente ala  
colpa secōdo quel dice el saluatore. De qlla mesura  
che mesurera ad altri sara mesurato auoi el defecto  
adūqz elqual p origine e incoslo la natura che a i se  
ragione de colpa nō se trabe alcun bene ala natura  
che sia pcedēte dali soi pincipij ma lieua alcuno be  
ne che li farebe stato donato dī sopra piu ne qsta tal  
colpa aptiene alhomō saluo in quanto essa a tal natu  
ra laqual e destituita da ql bene elql essa potea auer e  
pseruarse in esso. e po niūa altra pena li priuen saluo  
la priuation de ql fine alqual el ben sotrato laueria.  
Pducta aquel fine la natura p se medesima non fare  
be potuta venire. e qsto fine era vedere dio. Si che  
niāchar dalla vision de dio e la pena ppria e propoz  
tionato al peccato originale da poi la morte po se  
alcūa pena sensibile oltra qsta fosse deputata a lorigi  
nale peccato nō patirebe ql tale secōdo la colpa ori  
giale naturale ma secōdo la psonale po che la pena  
sensibile e inflita solo ala psona p le pprie disordia  
te opation p lequal essa se fa colpabile disordinatio.

b

**L**i fantolini adunq; che nō hano commesso opatiōe  
nūa colpabile psonale ma solo naturale po non de  
beno patir pena sensibile ma solo naturale zoe quella  
che se aparten alla natura infecta, z sapi che quando  
scō Augustino dice che auerāo suplicio eterno intē  
de dela priuation dela vision diuina.

**C**Se li fantolini nel libo secudo che dice grisostē  
mo si sostēgono pena sensibile La.xxiij. Johāni.

Pero che scō Johāne Grisostēmo dice che li dā  
nati auerano major pena de la priuatiō della vision  
de dio che de lafflectiō del foco pareria che qlli fan  
tolini auerano affliction nella mēte loro. Jacobo.

**G**Ircha qsto sono state diuerse opinione dele  
qual luna dice. Che li puti nō harano alcun  
dolor pche lo intēdimēto sara obscurato i  
lor modo che nō cognoscerano auer pduto ql che  
hano pduto z dicono che p la iustitia diuia sera che  
nō cognoscerão qsto z p la misericordia sera che  
de qsto nō hauera pēa po che iusto e che nō habia  
no lo cognoscimēto i laltra vita poi che non hano  
hauto lo don dela fede i qsta Ela mia rechiede che  
nō auēdo commesso colpa actuale nō debiāo hauere  
pēa actuale. Ma qsto nō e verisimile che laia intelle  
ctiua separata essēdo sciolta del cargo corporale non  
debia cognoscer qlllo che almeno p rasone se pol in  
uesigar z molto piu. Et po altri dicono che essi auē  
rano pfecta cognition de tuto quello che e sotopo  
sto al natural intendimento z cognoscerano dio z  
anco che li sono priuati della visione de dio z de q  
sto sostignerano alcuni dolor ma quel dolor sera  
mitigato in quanto p propria voluntā sono incorsi.

in la colpa p laqual essi sono dānati. Et questo anco  
nō e pbabile po che tal dolor non potrebbe esser pi  
colo considerato la pdition de tanto ben senza spe  
ranza de mai nō hauerlo. Et breuemēte così come  
nō hanno nūia pena sensibile extetisr così non ara  
no alcuna pena afflictua exterior così dicono alcu  
ni. Et adechiarar questo dicono li doctori che loro  
harano pfecta cognitiōe de tuto quello che e sugie  
to la cognitione naturale z serano se esser priuati  
della vita eterna z la carione pche z niētedimeno p  
questo già non serano afflitti z come questo possa  
esser dicono ch le da notare che nūn e afflito man  
candoli quello che excede la faculta dela sua natura  
se lui e de bono itēdimēto. Ma auer dolore de ql  
lo che esso nō ha ne pol hauere z niētedimeno pos  
sibile era alui de possarlo hauer. Lōe vno saui no  
a dolor che nō possa uolar come fa vno ociello o  
che lui nō sia iperatore cōciosiacosa che questo nō  
sia debito alui ma ben auera dolor se questo fusse  
priuato de quello elqual in qualche modo alui era  
possibile ad auere. Dico adunqz che ogni homo ch  
a lo uso del libero arbitrio e pportionato ad auer  
uita Peroche esso se po preparar alla gratia laqual  
lui pol meritare vita eterna. Et p tanto qndo le pri  
uato da quella lie maior dolor z maria afflictione  
pero ch perde quello ch potea esser suo. Ma li fan  
tolini nō furono mai pportionati a uita eterna ne  
p li p̄cipij dela sua natura po che la beatitudine ex  
cede la faculta naturale. Neanco e bono mai le pro  
prie operatiōe perlequal essi habiano potuto habi

b ii

litar se alla gratia. Et per tanto nō patirano pena al  
cūa per nō ueder idio ma piu tosto hauerano qual  
che alegreza pche participano molto della bōta di  
uina che li hanno creati i si bona pfection natural  
et q̄l dicto che tu alieghi de gr̄s. Grisostomo se itēde  
delli dānati che hanno auuto luso del libero arbitrio  
et non lāno disposto a bene ma piu tosto a male.

**D**el quinto loco de la supna cīta de lanima sepe  
ratiua. Capitolo. xxiiij. Johāni.

Hora resta adir del quito loco del qual te vdiro  
volentieri tractare. Jacobo.

**E**n quito luoco sie deputato ali spiriti beati  
et alle anime dilecte cuero electe et chiamassi  
paradiso quasi doue apare dio o che apare  
chiara la vision de dio dicesi ancora supna hierusalē  
po che qui e pfecta pace. et tranquilita dicesi ancora  
chiesa triūphate po che la sono premiati quelli che  
in questa vita che e la chiesa militāte hanno vinto el  
demonio el mondo e la carne. Dicesi ancora patria  
pero che la sera fine de tutte le peregrinatione Qui  
ui hora fin el di del final iudicio sono solo le anime  
beate Ma da poi sarano con li pprj corpi resusci  
tati in questa propria natura. Johāni.

Lonciosia cosa chel corpo sia ipedimento ala nā  
quanto alato del cōtēplare non par ben conuenien  
te che ancora essa el debia reaprender poi che una  
volta la e sciolta dalla sua massa. Jacobo.

**C**erca la resurrectiōe diuerte opinion son ra  
te secōdo la diuersa imaginatiōe del vltio  
fine. Unde alcuni āno tenuto la fin de lbo

esser in questo modo e pero non hanno creduto che  
mai piu sia resurrezione. Ma a questa opinion assai p  
balbilmēte se po tradire considerato varieta dela for  
tua le ifirmita del corpo humano e la impfection e  
instabilita de la scientia dela qual e impedita la felicita  
humana. Alcuni altri questo considerando hanno dito ch  
sola laia viuera da poi el corpo e questa tal vita sera  
sufficiente aquietar el desiderio natural p cōplir la  
beatitudine. Unde scō Augustino i libro de ciuitate  
dei dice de porphirio che dice. Acio che lania fosse  
beata puenia fugir ogni corpo. Alcui altri dice che  
tutta la natura humana era i laia e ch solo el corpo  
era el suo istruimento. e secodo qsto solo laia basta che  
sia beata po che non e necessario che lo instrumento  
sia beatificato con lartifice. Ma aristotile e li theo  
logi come disopra o dito dicono lo corpo esser par  
te de lhō. e p p lequente se lhō e capace de beatitudine  
quien che ancho el corpo sia beatificato e qsto non  
pol esser sel non resuscita. Et qsto error he de color  
che hanno hauto la ptraria opinion e stato pche n  
hanno auto la diuina reuelatio laqual a noi e sta data  
per singular dono. Dicono ancho li nostri doctori  
che cosi come li nostri corpi hora sono graui che  
alhora serano legieri e como hora sono grossi che  
alora erano sotil e coe hora sono obscuri che alora  
sarano chiari. Et queste sono tre dorte che auerano  
el corpo nella final resurrection. Lanima ancora in  
questa presente vita quel che crede p fede vedera afa  
cia afacia quello che spera tignera ciertamente quel  
che hora per carita ama alora vedendo hauera sum

Ma Delectatione. Ne e contrario a questa sententia  
quello impedimento che tu hai legato po che solo  
el corpo corruptibile e quello graua l'anima per ho  
che esso e rebello alla volunta del spirito. Et questa  
rebellione cessara in quella beata vita ma dico piu  
che laia hauera maior alegreza per la vnion del suo  
corpo che senza. Prima che se ralegrara del ben del  
suo corpo el qual e stato parte de lei in adopar quel  
lo perche a facto auer tanta gloria Ancora come o  
dito di sopra. Laia a respecto al corpo in quanto essa  
e perfection del corpo e anco essa a alcune opera  
tion che la grauano e secondo luno modo e l'altro  
li sera cresuta el gaudio de laia poi che essa ritorna  
ra al suo corpo. Prima considerando che laia e parte  
de l'homo perfectiu del corpo maior perfectione  
sara in lei secondo che essa sera con el suo corpo tu  
ta che rimagnando parte pero che la parte incompara  
tion del tutto a carion d imperfection Secundo qua  
to alla parte che laia receue imperfection dal corpo p  
le operation contrarie alei receuera maior leticia per  
che essa vedera quello a chi essa se sotometera e che  
speso alei se rebellaua e obediente e sotoposto alei  
Et pero dice scō Hieronimo Che laia hora e qua  
si retardata da transferirse nel sommo ben pero che  
essa e quasi imperfecta fin a tanto che la non resuma  
lo suo corpo e siano beati insieme.

De la Gloria de vita eterna. Cap. xxv. Jacobo.

**D**ice scō Augustino i uno sermone. Tanta e  
la excelentia de dio che sel me promettesse de  
dar ogni cosa possibile senza lui io non sarria

satio saluo sel non me promete de darse si medesi  
mo. O signor mio tu me ai pmesso d dar me ogni  
ben se io te amo dame te e questo me basta. Nullo  
ochio mai vede senza te quel che tu hai aparrchia  
to ali tuo amanti pace sopra pace. Gaudio senza fi  
ne. Torrete de delectation diuina Siume de leticia  
e che posso dire. Vide non agionge. Speranza non  
la comprehende. Larita non la cape. Passa ogni vodo  
ogni desiderio. Acstar se pol ma no extimar. Que  
sta e la celestial festa. Gaudio senza fine. Eternita sen  
za decorso. Serenita senza nubilo. O bella e del aie  
re citta quanto e piu bello colui che te a facto. in que  
sta celestial citta de hierusalē senza alcuno defecto se  
vsera dio del cui ben ognun sara bono. Habiando  
la vita in tal possanza che mai no porra interuignir  
morte. Et ajo che mai non habi fame el suo cibo sa  
ra christo. Christo sara el suo beuer. christo sara la  
sua giouetu. No sara in alcuna infirmita ne paura  
in la carne summa sanita. in la mente ogni tranquilita.  
Et coe la non ne fredo ne caldo cosi i li habitadori  
non sara alcuna cupidita o timore o offensione de  
non bona volunta. La non sara alcuna tristitia Al  
cuna vana leticia. Ma el vero gaudio sera perpetuo  
p dio. La perfecta mente ardera. La carita d bo cuor  
e de bona conscientia e de fede non simulata. La se  
ra concordate la vigilia de lanima con quella della  
mente e la obseruantia de iconi mandamenti senza in  
teruallo. O quanta felicita doue non sara male ne el  
ben se pora asconder. Sara semper la mente occupata  
nelle laude de dio el qual sara tutto in tutto. Doue

sera o vora effere el spirito sara anco el corpo ne al  
tre vora el spirito se nō quello che e conueniente al  
corpo La sera vera fama doue nō se lauderano con  
adulatione la sera vero honor elqual non sera dene  
gato animo degno ne sera dato animo indigno ne  
sera desiderato se nō daldegno Uera pace senza p  
turbatione El premio della virtu sara colui che da  
le virtu elquale se pmete lui istesso Se le richeze te  
amano saluasse la doue le non pol perire Sel se desi  
dera honore habiasse la doue non e honorato saluo  
che degno Se se desidera vita aquistase la doue p  
morte nō se pol finire se se desidera salute habiasse  
la doue aquistata se possede senza timore el fin de tu  
ti li nostri desiderij sara colui che vedera senza fine  
sara amato senza fastidio sara laudato senza tedio  
questo dono questo affecto questo acto sera a tutti  
comune cōe vita eterna O regno o gloria semp̄ ve  
ra e veramente sempiterna delqual regno el re e ve  
rita la lege e carita el modo e eternita Dice Ptolo  
meo philosopho le da fugir da questo misero mon  
do e affregrarse a quella beatissima patria doue ogni  
cosa ne sara manifesto O maravigliosa e gloriosa  
confessione de gentili in qlla citta supna hierusalem  
morira ogni necessita e nascerà ogni felicita La sa  
ra vera victoria doue e dignita doue e la pace la sa  
ra scā felicita doue e vita la sara eternita La miū nō  
morira pche nesun nō nascerà La nō lucera el sol  
de iustitia resplēdera sopra boni Qual creditu che  
sara alhora el splēdor de laia quādo la chiarezza del  
sol sara nelli corpi La nōne asaltera alcis malitia o

ceano laia esser una armonia e consonantia non de musica ma de qualita ptrarie in uno certo cōtemperamento. Alcuni altri piu antichi philosophi non possedo cōprehendere che laia fosse altro che uno delli tre elemēti come recita aristotile de eraclito che diceva el principio vitale essere fuoco diogenes laire. Alexandro dice che lo intellecto humano non era virtus sua data in alcuna intellectual substātia ma era una cosa consequente la mortione del corpo humano. Et qsto era per virtus della intelligentia separata et secōdo costui puenia dire che laia era mortale. Et a respoder a tutti li argumēti de qsta opinion dato che si possa prouare laia non esser corporea po che lo error de costoro non e proceduto per altro salvo che non hanno saputo cōprēdere come laia non sia corporea. Arabo etiā dico cade in qsto errore et zenone che dicea che non subito moriva laia morto el corpo ma dapoi certo iteruallo et questo po vedeas dapoi morto lo corpo chel restaua li membri integri fin a certo spatio d' etēa.

Sententia delli philosophi della immortalita de la nima. Capitulo. xiiii. Johanni.

Et me par che tempo fosse de intrar a satisfare al mio proposito. Jacobo.

**V**ero e che siamo sul camio drito. Ma acio che tu intēdi meo como che io dechiarero alcūi vocabuli che usano li philosophi cioe che cosa e materia che cosa e acto che cosa e potentia et che cosa e forma. Unde sapi che la materia e qlla cosa che da si non a esser forma e qlla che da esere alla materia et chiamase acto poche essa mette la

e

Potētia della materia e actual existētia. Exēplo de  
questo. La pietra e vna materia laqual pol auer for  
ma de lion ouer de homo ouer de altra cosa secōdo  
come piace al maestro che la thaia ouero sculpisse. e  
q̄sta tal forma e acto po che p̄ lei quella tal materia  
e constituita a tal figura actuale cōe lo maestro la fa  
cta. Et quella materia e potētia po che essa era paciē  
te apta a recuer quella forma. Et secundo q̄sto noi  
possiamo dir chel corpo e materia e potētia lana e  
forma e acto. Ora p̄ questo nota che i le sequēte ra  
tione quāto tu aldirai materia forma acto e potētia  
quello che se debe intēder nel p̄posito. E inanci che  
io vegni alle raxon recitero prima certe sentētie de  
philosophi e de theologi. Macrobio nel libro  
de sōno de sifion dice. in el phedrone de platone  
che trāslato lo eloquētissimo tulio de grecho in la  
tino si dimostra con grādi argumēti la imortalita  
de laia e si se ponono tutti redur a vna cōclusione che  
e q̄sta. Laia p̄ si medesima se moue e q̄lla cosa ch se  
moue p̄ si stessa e principio d̄ mouimento. e q̄llo ch pri  
cipio n̄ e nato e q̄llo ch n̄ e nato n̄ pol morir adūqz  
laia non pol morire. Aristotile nel seclido de l'anima  
quādo lae con molte raxon puante che laia vegetati  
ua si disparte alla diuision o de partimento del cor  
po o della sua materia come apar i lo inserir dell' ar  
bori e ancho la sensitiua in aiali imperfecti o anulosi  
come e languila e molti serpēti i liquali vedemo le  
parte spezate mouesse e dice apresso. Delaia intellecti  
ua e p̄spectiua npn e questo manifesto cioè che essa  
sifonia diuider secudo la diuision della materia co

me laia dele piante e delli animali pfecti Manifesto  
che le vna tra natura danima e quella sola se despar-  
te dal corpo coe e ppetuo dal corruptibile. Per la  
qual sententia vol aristotile che laia non sia imersa in  
la materia ma che essa sia una virtu e substacia incor-  
porea e per tato e incorruptibile. Dice anco aristotile  
Lamma intellectua non se corrripe alla corruptione  
del corpo. Adiisque non pol morire morredo el cor-  
po. Et che essa non se corrripe alla corruptione della  
materia lui el pua per questo argumeto. Lo inten-  
der e operatione de laia adiisque se debilitato el cor-  
po se debilitasse laia cosi come debilitato el corpo per  
vechieza se debilitano tutte le forze corporee come  
apar i li vechij cosi etiam dio se debilitarebe lo intendo-  
mento in laia del vechio. ma noi vedemo lo contra-  
rio per experientia perho che li homini de debile com-  
plexione e vechij hanno piu vigoroso intendimento.  
Ancora i el libro della differetia del spirito e de la  
nima dice. Quello spirito del qual parlano li medi-  
ci el qual e uno corpo sotile che procede dal cuore e  
conducito nelle vene e fa el polso per vivificare el corpo  
e quello ancora che procede dal ceruello nelli ncrui lo  
quale opera sentimento e mouimento. Le operationi  
etiam dio de lanimia per li cinqz sentimenti piscono qua-  
do essa se disparte ma essa i se non perisse. Galieno i  
lo suo libro del sperma dice. Cosi come la luce del  
sol laqual e incorruptibile copiando la operatio sua  
che e illuminare non sostiene corruptio ne diuisione  
alcuna cosi laia intellectua e incorruptibile. Et coe  
el sole si disparte da laere senza sua corruptione cosi

e ii

Ianìa se disparte dal suo corpo senza sua corruptiōe  
Porphirio philosopho dice. Nōne marauiglia  
che laia che e substantia incorporea se possa partire  
dal corpo senza corruptiōe. p̄ho chel fuoco che e co  
sa corporea se parte dalle legne e torna i la sua natu  
ra senza alcua corruptione. Isaac nel libro delle sue  
diffinitione dice. Lōciosia co sa che sia tre ordēni d  
anime cioè Vegetatiua Sensituia et Intellectiuia  
la piu excellēte e la intellectiuia. p̄ho che essa e creata  
dalla sūma intelligentia. et e simile alla sua natura. p  
tato e facto lhomō capace d doctrina et discretione  
discernēte tra bene e male ancho da q̄llo perche el  
debbe essere dānato o saluo. Anchora Isaac de  
chiarādo la distinctione della philosophia dice. La  
philosophia e vna delle similitudine del creatore. se  
condo la vera verita humana e p la vniōn cioè secō  
do che la cognition vostra se extende. Et la propria  
causa finale de lhomō e che p la vniōn d lanima cō  
el corpo sia a esso homō manifesta la verita delle co  
se particular et che discerna tra bene e male et facia  
quello che li gioua viuēdo i sanctita et iustitia infin  
a tāto chel sia remunerato et giusto al splēdore della  
itelligētia et belleza della sapiētia et decugni spiritua  
le congiunto al splēdor causato della verita increata  
senza nūno obstaculo et questo e el suo paradiso et la  
sua retribution et la sua bōta et sūma belleza et pfecta  
et itegra alteza. Auerois che fece el gran chomen  
to dice. Laia intellectiuia rimane dapoī la morte et  
la fine della sua p̄sperita e se la se pol cōiungere cō  
lo primo motore cioè dio. Algagel philosopho di

ce. Quâdo sera separata laia dal corpo dureza la sua  
corëtia cõ la gëte intellectiuia, t se acôpira la sua di-  
spositione t se delectara dele delectatione laqual nô  
se pol dir cõ lingua humana. Ma in lhomo scelera-  
to dapoi la morte pduto lo desiderato instrumëto  
cioe lo corpo con loqual acôpliuia li soi vami deside-  
rij rimagnera in aia solo el desiderio t lamore, t q  
sto li sara pena da nô poter dire. Et la raxone che la  
nima sia pmanete dapoi la morte sie che essa non e  
ritracta da materia ne leducta p potëtia del sperma  
virile ma e creata dela substâta separata. adiûqz non  
si pol destruzer laia destructo el corpo po che cõ la  
destructione della materia nô si pol destruzer saluo  
quello che deducta da essa p trâsmutatione i virtu  
della causa agente. Alpetragoras nel pricipio della  
sua astrologia dice de uno philosopho morto, che  
laia sua e in loco de i sci. Tolomeo dice nel almage-  
sto che la sciëtia delle stelle e le belle exercitation t li  
honesti costumi t laudabili mena lhomo alla pseue-  
rantia dellì studij diuini t si lo giongeno a qllo che  
simile a laia p bonta della sua forma t assomeialo al  
suo creatore t fa che esso desidera la celestial belleza  
pho non pol morir lhomo viuificato dalla sapien-  
zia, t in qsta sentëtia sono alcuni philosophi statifer  
mi che hâno affrezato la morte loro, come ferma-  
mente credâdo andar al cielo come sue Crisopo, ze-  
none, Empedocles, t de ronani el buono Latone.  
Platone cõpose uno libro della imortalitade de la  
nima, el qual legendolo uno philosopho chiamato  
Lheroberto de ambra se gitto gioso de uno mu-

ro e amacioisse p lo grāde desiderio ch lui houea d  
trouar meglioz vita recita tulio nel libro d senectu  
te a zenofonte el grāde Lyro essendo nel vltio dell  
suoi giorni e standoli intorno li suoi discipuli che  
piagianano la sua infirmita graue pho che se vedes  
approximar alla morte incomincio a dire Nō vo  
gliati creder o mei carissimi figlioli che quādo io  
me partiro da voi che io diuenta niēte Et quando  
io era con voi già non vedeui lanimo mio ma sola  
mente cognoscui che esso fosse i me p le mie opere  
così nelli studij come nella doctrina e quel medes  
mo non dubitate essere quādo piu non me vedere  
te e come sarebbe niuno valente hemò honorato  
Doppo la morte sua saluo se la bona anima non ha  
uesse o facesse che la memoria sua iustissimamente re  
manesse Quāto a me niuno me a mai potuto p sua  
der che le anime humane possino morire partedo  
si dalli suoi corpi Ma dico piu che lanima se parte  
dal corpo matto sazia e partita va quella mirtione  
corporca e liberata da quella presone alhora comin  
cia ad esser sazia Ne p queste parole demostro pen  
tirme de essere viuuto tāto pho chio son viuuto in  
tal modo che nō esiumo esser nato p niente Et così  
mi parto da questa vita nō come da cosa mia p pria  
ma come albergo Perho che la natura cia data a  
questo corpo p habitare uno certo tempo come fa el  
pelegrino da uno albergo O desiderato e felice  
giorno quādo me trouaro io nel concilio de quelli  
animi dñini e con loro andar incōpagnia Et qsto  
sara quādo io me partiro da qsta vita e da questa i

sangata turba. Andaro al mio Chatone miglior  
homo che mai nascesse de cui io ho arso el corpo  
ben che lui douea ardere el mio. ma laio mai nō me  
ha abandonato. ma mi aspecta in quelli eternal luo  
ghi doue el sa ben chio el debbo trouare. Questi  
dicti de philosophi o voluto qui recitare p magio  
re certezza del proposito.

**C**De li argumēti approuar della imortalita de laia  
Capitulo.xv. Johanni.

**E**r questo che fina qui tu hai dicto assai. se  
**P**ol veder la quenientia chelaia sia incorru  
ptibile. Ma vorei vdire qualche argumēti  
fundati su raxone e nō solo su auctorita. Jacobo.  
**M**olti philosophi p argumēti hanno puato  
questo. e de quelli argumēti metero qui al  
cuni li quali sono piu pricipali. Ma prima  
habi questo p uno fundamēto che le operatione so  
no manifestatiue le nature dalle quale esse pcedono  
come dice Aristotile ne lethica. Quale e ciascaduno  
tale sono le operatione. E questo pcede po che la  
opatione e da qualche virtu e la virtu e fundata in  
qualche essentia exēpio de questo. La opatione del  
fuoco he ardere e questo p la virtu della sua callidi  
ta. qsta callidita e fundamētalmente nella essentia o  
uer natura del fuoco. Queste he adunque tre cose  
cioe Essentia Virtu e Operatione e come li rami  
ordinatamente pcedeno si che la essentia e come la  
radice la virtu he come li rami la operatiōe e come  
lo fructo. Dato qsto fundamēto. Drisiano i una epi  
stola chel māda a chosdroe re de persia arguisse co

si. Se laia ha opatione senza el corpo quiene che ha  
bia essentia seperata dal corpo. Et che essa habbia  
operatione che no be fundata in organo corporale  
se puol vedere nella sua nobile opatione. Come In  
tendere Raxonare, et Uolere, et in lo intellecto non  
be in alcuno membro determinato ne p virtu corpo  
rea e messo in acto. Adiisque conuiene chel sia funda  
to in qualche essentia incorporea et p tanto questa  
essentia incorporea po essere senza el corpo et questa  
noi dicemo esser laia. Ancora poi che laia e incorpo  
re de necessita cõe noi vedemo p le sue opatione  
noi possiamo arguir et concluder la sua imortalita  
et si questo argumeto. Quella cosa che non ha in se  
principio corruptiuo e incorruptibile. Iani non ha  
in se principio corruptibile pho che essa non e copo  
sta de qualitate elimetale. adunqz laia e incorrupti  
bile. Ancora qlla cosa che p sua malitia no si po cor  
ruper non se corruppera p la malitia daltrui. come  
nuno non more p la infirmita de altrui. ma se mor  
more p la infirmita ppria. Ma lanima non se cor  
rupe per la sua ppria malitia et questo prouo perho  
che la malitia de laia e iniustitia. Intemperanza. In  
quita Odio. et molti altri vicij et questi no corruppera  
no laia. Adunqz molto meno la corruppera febre pe  
stilentia. o vechieza. che no sono malitie pprie a lei.  
Ancora impossibile e che la petito natural sia vano.  
Ma lhomo apetisse esser ppetualmente et questo ap  
pare con lo esser et uno ben desiderato da ogni na  
tura. ma conciosia che lhomo comprende lo essere  
no solamente come presente al modo che fa le bestie

quâto alla intelligêtia, e così come idio e picipabi  
le de ogni creatura secôdo el grado determinato in  
la sua natura così laia e capace de ogni cosa. Jobâni

Io nô intêdo ben come quella similitudine deli  
elemêti se pol giungere o vero conuenientemente  
aplicar a laia e pho dechiara più destesamente. iacobo

**J**obâni tu debi sape che come dice Aristoti  
le el glorioso idio e sublinie a ppetua el mò  
ndo cõ sua summa sapiëtia fece duo corpi uno  
sempr mobile laltrò sempre fixo el mobile acio che  
sempr influisca casuallita. el fixo acio chel receua la ca  
sualita influra. La terra adiunq; laqual e sempr stabili  
e data alla creatura i substamtento de vita. e pho  
la vita maximamente apara i lo sêtimento pho se aso  
meia laia alla terra. quâto al sentire. Et pho che laq;  
e mutabile cioe che alcuna volta e rabisca alcuna vol  
ta e bonaceuale. così etiâ dio la imagination del hò  
i la apprehension del pueniente si quieta e i piacer si ri  
posa e i la apprehension del nocuuo si turba e corozza  
pho e asimigliata al aqua. e così cõe laere e suscepti  
uo de celestial luce e illumia el modo. così la raxone  
receue luce dalla intelligêtia. e cõ qlla rediriza tutti  
li acti humani. e pho chel foco e elemêto di maior  
possanza che li altri elemêti. così intra tute le possan  
ze e virtu humâe. lo intellecto e di magior vigor. p  
qsto el se assomeglia al foco. e così cõe el cielo e pro  
prio loco della creatura spiritual e angelica. così la  
mémentia ouer intellecto e loco e armario delle specie i  
telligibile. Queste sono le raxon che meteno li phi  
losophi. e sono assai presentanee. ne ancho discrepano

d

Dalle sentēcie dellī doctori christiani.

**C** Della differētia de lanima humana. et delle bestie  
et delle piāte Capitulo.x. Johanni.

Perho che tu ai dicto nel precedēte capitulo che  
laia humana a puenientia et similitudine con li alial  
vorei sapere quale e la differētia. Jacobo.

**Q** Uasi che nui se approximiamo al principal  
pposito. Et major chiarezza de qsto dice He  
nadio. Sola laia intellectiuā e p si stāte. laql  
spoiata dal corpo viue. e tutti li soi sentimēti porta  
seco. Et qsto e po che essa nō more cō la carne pho  
nō e seminata con la carne. Ma lania de li altri aliali  
nō e p se stāte pho che cō la veinacita della carne na  
scono e con la morte moreno. et p tāto e dānata la  
opinō de platone et de alexādro che diffeleno che la  
nimie bestial erano drizate dalla raxone. et qsto non  
pol essere vero pho che nui vegiamo p experientia  
che le lor opation nō sono se nō lo inficto della na  
tura ne i loro se vede opation alcuna pcedente per  
electiōe laql e vna parte dello itellecto. et per qsto di  
ce Ugo de scō victore. el sentimēto e la imagiatiōe  
noi hauemo qmuna con li altri aliali. perho che essi  
videno le cose visibile et delle vedute se ne aricorda  
no. et anchora hāno molti sentimēti più perfecti d  
noi et qsto e iusto che nō habiādo lor pte de raxone  
qilche excellētia aueseno nel sētir. et pho p opposito  
tāta necessita fusse posta al lhō desuiate la virtu itelle  
ctua quanto mete patiua defecto nella sensitiua. Jo.  
D. Conclūsia che lhomo habia sensualità e raxone  
dime se parte luna da laltra. Jacobo.

**S**api iohāni che lhō e in mezo de la angelica  
natura e de li animali bruti. Unde secondo la  
parte superior della sua itelligētia, esso se cō  
iunge cō la inferior de lāgelo, e cō la inferior tocha  
la superior de la natura sensual. Unde cōe la doue  
finſie lultima della itelligētia angelica quius icomi  
cia lo supmo della itelligētia humana. così la doue  
termīa lo infimo dello itellectuale humāo quiui co  
mēza lo supmo della sensualita e qsto occorre i qllo  
termine doue i noi e cosa che nō e cōmune a noi e  
alli animali. Da lāgelo e differēte lhō perche laia huma  
na se vnisce naturalmēte al corpo, e lāgelo non. An  
chora laia humana nō ha distictiōe personal come  
lāgelo perho che lāgelo se po chiamare persona laia  
no. Anchora nel modo de l'intendere e differentia  
perho che lhō non intēde saluo mediāte cō la simi  
litudine della cosa itelligibile receuta mediāte li sen  
timēti. Ma lāgelo intēde mediāte le specie infuse i  
lui da principio dala sua creatiōe, e qsto me par ch̄ ba  
sti qsto alla differētia d qste tre substātie ouer natur

**C**Delà passione de lanima. Lapi.xi. Johāni.  
D o i che noi abbiamo veduto del essere de lanima  
e delle sue possanze. vorei veder e che me dechiara  
si come lanima e passibile. Jacobo.

**S**api iohāni se passione se po intēder i molti  
modi secūdo che dice Johāni damasceno  
Uno modo de passiōe e animale come qcu  
pisce ia e ira ale quale seguita gaudio e tristitia. Et  
qsto nō sono passiōe ma seguitano le passione aiale  
come li affecti seguitano le sue cause perho passione  
d ü

nō e dolore ma el dolor e sentimēto della passione.  
Et q̄sta passione aiale e p̄pria causa dalaquale come  
pprio effecto p̄cede gaudio ouer tristitia. Et più p̄  
priamente se pol dire uno mouimēto della appetiti  
ua virtu sensibile p̄ imagination di bene ouero di  
male. et altri dicono che passiōe e mouimēto de aia  
rationale p̄ suspitioe de bene o male pho ch̄ le ope  
ratione se chiamano passione. suspicione del bene  
moue la p̄cupiscētia et la suspitioe del male moue la  
iracōdia. Et ancora certe passione ouero opatione si  
chiamano passione. et p̄ciosiacaſa che la opatione sia  
secōdo natura dicono alcuni che he opation nō se  
condo natura. et pho quādo se vede alcuno mouer  
se a gaudio ouer dolore iſmisurato noi diciamo ch̄  
le passionato. et po el regulato mouimēto del cuore  
p̄ lo polſo se chiama natural opatione. Ma quādo  
e senza regula come quādo se moue p̄ salti allora se  
dice el corpo eſſer passionato. et nō ognī tale opera  
tione e passione ma quādo eſſa e grāde p̄che se ella e  
picola nō se dice passione ma dispositioe ad eſſa po  
dice damaseno. Lonuien che la passione sia con una  
certa grandeza degna de rasone perho che li picoli  
mouimenti occulti al sentimēto non sono passione.  
Hora secōdo le dite raxione poi comprendere doi  
modi de passione. Luno corporale e laltro mētale.  
Quello della mēte se pol dire tristitia et odio et ma  
lancoria. Quello del corpo si pol dir doia dolor et  
afflictione. Et questi doi modi de passione a laia Un  
de sapi che laia congionta al corpo a la passione cor  
porale p̄ via de una natural coligatione che eſſa e al

corpo e qsto e quâdo la carion viene dal corpo cõe  
e da infirmita afflictiva. Laltra ha p via de compre  
hensione o suspitione qualche notiuo e inconueniente  
e così dicon li theologi respondentemente che  
quâdo essa e separata dal corpo âno do passione dal  
fuoco. L'una p natural coligatione con el fuoco e  
qsto dice augustino nel libro de dimonij. Sarano  
adhereti li demonij incorporei al corporal fuoco p  
douer esser arsi i modo da nō poter dir non dâdo  
al fuoco vita da lui togliendo pena. Laltra passion  
auer p via cõprehension i modo che le oribile figu  
re conturbano la imaginatione e cõmouerâno la  
fantasia. Unde dice scô Gregorio nel suo dialogo.  
Che da ql fuoco visibile vsira uno ardore invisibile  
loquale ardera la incorporea mête come se lege nel  
libro della sapientia. Che apparenno alli elipeii psone  
triste i volto che li facea paura peroche altro pareua  
de veder fuoco subitaneo pieno de grâde horror p  
lequal parole possiamo cõprehender che ql fuoco  
a una virtu ipresuia de oribile imagine e despiaceuo  
le ouer che lanima dânata porta seco certe terribile  
similitudine lequal da lei non se parteno. Jobani.

**G**ome po essere debia patir pena e arder nel  
fuoco cõciosiaca cosa che tu hai dicto che essa  
e incorporea e depéndente dela materia. Et e  
philosophico dicto che alcua virtu corporale si pol  
extêdere in cosa incorporea. Jacobo.

**A**Questo io te respôdo chel to argumento e  
vero quâdo la natura icorporea serua el suo  
natural ordine. Ma se essa non lo obserua es

sendo lordine trâsmutato la natura humana ouero  
corporea sopra auâza la incorporea e si la domina.  
Unde nota ben qui vno sotil argomento che così  
como laia da esser al corpo p natural colligatione  
exercitado diuerte opatione essa ancora reccue dal  
corpo cõe tu ai vdito e qsto pua aristotile nel libro  
della philosophia doue el dice a cõpassione laia al al  
scrato corpo come apar neli inferni e nelli imbrìa  
ghi. Et e el corpo cõpassio alla alterata aia cõe apar  
nelli vergognosi e timidi. Inquato adunq; de laia  
esser al corpo a insi pfectione ma quâdo essa reccue  
dal corpo ielude insi impfectione. Per qsto adunq;  
secundo modo lania se vnisce al fuoco non come da  
essere al suo corpo ma p receuere pena da esso come  
fa dal suo corpo le affectione.

Johanni.

Marauglia mi par molto grâde po che niuna  
côuenientia si pol veder tra lania e lo foco. iacobo.  
**A**Questo io ti posso dir come dice aristotile  
nel libro chel fa della differentia che e tra il  
spírito e laia che la disordinata affectione i  
amar le cose terrene informa lania a una corpulètia  
perlaqual separata e quenictia al corpo afficto cioè  
al fuoco. Et li theologi dicono e meio che qsto ad  
uiene p potètia della diuina iustitia laquale come p  
suo penale instrumèto tiene el fuoco nel ciêtro dela  
terra e quiui sono li spíriti humani e diabolici dam  
nati ppetualmente deputati aricuer pena. Et se tu  
medimâdesti pche piu el fuoco che altro elemèto.  
Io te respôdo. Pero he tra tutti li elemèti el fuoco  
e de mazore possanza e virtu e de sua natura piu ten-

dente alla spiritualita e più afflictivo.

**C**ome laia se parte dal corpo. capi. xij. Johāni.  
Poi che fin qui semo giunti raronādo a qsto passo  
vediāo come se desparte laia dal corpo. Jacobo.

**R** sapi che cōe dice Aristotile e li altri phi  
losophi e anco theologi el corpo humāo e  
cōposto de mēbri officiali e qlli sono de cō  
simili e qlli sono de humore e li humorī sono de ci  
bi e icibi sono deli elemēti e laia non e alcuna de q  
ste cose ma per questi tal mēbri exer cita le sue ope  
tione come o dito de sopra. Johāni.

Prima che tu dichi più oltra dime quali sono  
questi mēbri officiali. Jacobo.

**M**embri officiali sono qlli liquali serueno al  
corpo come le mane ipiedi e così li altri e d  
qsti sono dellī mēbri p̄simili poche tu vedi  
do mane do piedi do orchie du ochij tc. Li hūori  
sono sangue colera flegma e malinconia. Johāni.

Ua dritto che la materia e bella e io te itedo. iac.

**A**Dunq; quādo questi mēbri sono icontēpe  
ramēto lanima sta nel corpo ne se ne parte  
Ma se la deuiene che destemperanza ne sia  
ogni cosa va in pditiōe e p̄fusione e partesc lanima  
mal p̄tentia e p̄tra sua voia. Et porta seco ogni sua  
possanza. Lioe Sentir. Imaginar e Razonar. e per  
questa possanza essa e affectionata a gaudio ouer col  
pe. e p questo empedocles philosopho dice che la  
caſion dela generatione era la pace. e la caſion della  
corruption era la vera iñfra li elemēti pho che quā  
do li elemēti sono pportionati in la mūtione i mo

do che luno nō exceda laltro alhora se genera lo cō  
posito. Ma quādo luno elemēto a dominio sopra  
laltro debilita lo suo p̄trario e po quiene chel cor  
po vegna a corruptione saluo se p virtu de medici  
na se debilise la forza dello elemēto dominante e si  
p̄forta lo debilitato. Et questo basta al presente.

**D**ella oppinon de qlli che dicono laia esser mor  
tale. **L**apitolo decimotertio. **J**ohāni.

**H**ora me par chel sia tēpo che tu me dichi  
come laia e imortale po che noi habiamo  
veduto fina alla morte corporale quellō ch  
e sufficiente ala presente speculatiōe. **iacobo.**

**H**ero vero iohanni che hora siamo al p̄posito  
principale Ma p̄ia vederemo le opiniōe de  
color che hano dicto che lanima humana e  
mortale e cosi facēdo sara el preposito piu ordiato  
Hora sono stati alcuni philosophi che hano tenu  
to p ferma sentētia che laia humana sia mortale fon  
dandose sopra el dito de galieno elqual dice. Lan  
ma e cōplexione d la raxone. Perho che noi vegia  
mo che secondo diuerse cōplexione de homini se  
vede diuerse passion lequal se atribuiscono alaia co  
me li coleric sono prompti ad ira e li sanguinei ad  
alegreza li malanchonici a tristitia li flematici a pi  
gritia. Adunqz come la cōplexione si guasta per le  
qualita p̄trarie dicewa che anco lania se destruze ma  
questo nō credo che galieno itendese dir saluo che  
laia sensitiua po che galieno come o dito nel sequē  
te capitolo. me par che fosse de p̄traria opinione e  
a qsta opinione de empedocles e dinorchio che vi

ma vniuersalmēte z secōdo ogni tempo . Sequita  
adunq; a lhomō q̄sto appetito fecūdo quella parte  
con laqual esso cognosce lo esser vniuersale e questa  
e laia intellectiuā . Ancora sapi che le cose vniuersal  
de soa natura sono incorruptibile , che aduegna chel  
mora questo leone e quello . nientedimeno la specie  
leonina nō more mai z ancora mora piero o marti  
no la humana specie nō pol morire . Et q̄sto dechia  
ra Aristotile dicēdo che la differētia i el particular  
z vniuersal e che lo particular e così che non e altro  
ue z così in q̄sto tēpo che nō sempre mai lo vniuer  
sal e p tutto e semip . Hora approposito . Pero che  
la cosa receuita e nel recipiēte secōdo el modo del  
recipiēte z laia in se receue noticia delle cose vniuer  
sal e incorruptibile . Adūq; laia e icorruptibile . Pe  
ro come già o dicto tale e la cosa quale e la sua opa  
tione la operatione de laia e circa le cose incorrupti  
bile par che ancora lei sia incorruptibile . Ancora la  
cosa facta e men nobile che colui che la fa . ma lo in  
tellecto nostro agēte che e vna parte de laia e quello  
che fa le cose vniuersal esser intelligibile leql sono p  
petue come già o dicto . adūq; laia e ppetua z imor  
tale . Molte altre rasonē se mostrano . ma qui e lo li  
game . Hora vegiamo alcuni dicti d theologī z pri  
ma dice scō Gregorio nel quarto libro d̄l dialogo  
Lhomō così come e i mezo de tutte le creature co  
si quién che participa della loro natura . po chel me  
zo pticipa della natura dell extremiti . Lhomō adun  
q; participa con li aiali mortalita quanto al corpo z  
participa con li angiolī imortalita quanto a laia Hu

F

go di scō victore dice. Per tanto e laia huiana imo  
tale acio che la discorda dalla similitudine de dio.  
po che se essa fusse mortale nō sarebe alla imagine t  
similitudie de dio. adiūque secōdo vno certo modo  
de vita elquale per niuno pol pdere essa e imortale  
Ma secōdo una certa mutabilita che essa e imorta  
le ouero che essa a de poter esser miore o pigiore la  
e seperabile dal corpo. Dice clemēte nel terzo libro  
del suo itinerario de piero apostolo. Ecco che molti  
che biasiemano dio e tutta la lor vita e crudelita e li  
bidine moreno i li soi lecti t viue facto aloro grādi  
honorī da poi la morte t sono posti con grāde ma  
gnificentia nelli sepulcri de loro antiqui. Et molti  
che temeno idio t filo adorano in sanctita t iustitia  
viuādo sobriamente p pseruar la iustitia sono morti  
i li deserti senza sepultura. Unde adiūqz se pol veder  
la iustitia de dio se laia nō e imortale laqual se ben a  
facto receua prēio t se male sostegni pena. t io te di  
co qsta raxone pol esser cuiidēte a ogni homo raro  
neuole. t tale simile raxone dicono molti altri theo  
logi ma tutte se possono redur a queste.

**C**he carion pol mostrar el philosopho natural  
del luogo de lanima. Capitu.xvi. Johāni.

Assai sono cuiidēte queste raxoni t si me gustano.  
Ma io voio vdir che raxone po rēder el philosopho  
naturale del luoco de laia separata dal suo corpo. iaco.

**N**e Johāni sapi che al philosopho natural nō se  
apartiene de parlar de laia saluo quanto essa  
se vnise al corpo organico come sua forma  
Unde esso cōsidera la cōpositiōe naturale t le parte

imor  
dio  
gine e  
modo  
moral  
imorta  
giore la  
o libro  
e molti  
adita eli  
zo gradi  
riside ma  
Et molti  
iustitia  
o morti  
il veder  
se ben a  
cio te vi  
mo raro  
tri theo  
natural  
Johani.  
ustano  
filosofo  
police  
gal no se  
nto essa  
forma  
le parte

cōponente & pho considera laia come forma insog  
nante el cōposito elquale essa e forma. & q̄sta confi  
deratiōe se extēde sopra quattro cause che se chiama  
no p̄cipij cōstitutuii della cōpositione naturale. &  
luna e material la cui conditiōe e dōuer essere actual  
La secōda e formale alaquale apertien de cōstituir  
la materia in esser suo. La tertia e agente o efficiēte  
& a q̄sta apartiene amouer la materia alla repetitiōe  
della forma. La quarta causa si chiama finale pero  
che ogni efficiēte che pduce aqualche fine elquale  
lui intēde. & q̄sto fine e p̄cipal carone de tutto po  
che muoue lo agēte adopare. Ora si che al natural  
non apartien atractar de laia saluo quanto che essa e  
parte cōponente con la materia. Johāni.

Se pur al natural fusse adomādato de questo co  
me respondrebelo puoi che esso proua lanima es  
sere immortale. iacobo.

**D**ico che esso direbbe ch̄ quādo laia e spo  
gliata del suo uestimēto corporeo a tute le  
sue uirtu siego ingegnosemēte come colei  
che pura simplice agile. & perpetua. Et così come  
idio e in ogni luogo in se medesimo così lanima e i  
semedesima & la doue a lassato el corpo con natu  
ral inclinatione & indissolubille amore riguardan  
do la sua charogna che già fo sua habitatiōe. Que  
sto e q̄llo che po respōder lo natural philosopho.

Ma aparlar de laia separata se aptie disputar al me  
thaphisicho loqual lieua lo intellecto sopra le cose  
corporee. Pero alui se apertien considerar le altissi  
me cation & piu nobile parte delo ente. Et p tanto:

f. ii

io se uignero digando le opinion de li metaphisici  
z poi quelle de li theologi.

**Delle opinion delliphilosophi del stato de laia.**  
**Lapitulo.xvij.**

Johanni.

**H**o non dubito ma tegno fermo che essendo le aie imortale esse da poi la separatione dellii corpi âno certi loghi deputati po che ogni creatura essendo finita e limitata quanto al luoco, z ben che questo habiamo per fede catholicha nitedimeno io aldiro voleutiera la propria opinio dellii veri philosophi.

Jacobo.

**N**on trouiamo p li libri de platone che lui a hauto p certissimo che le aie humane dapo la separatione del corpo che esse entrano in altri corpi bestiali la qualcosa ouer sententia a tenuto plotino philosopho z porphirio z macrobio, z la opinione de questa reuolutio e bono poche esso teneua che laia fosse eterna cõ dio ma cõ determinato habitaculo, z ancora crededo el modo esser eterno z laia eterna ò naturale che nõ potea saluo esser unita a qualche corpo po disse che secundo diuersi spatiij de tempo essa cabiaua habitaculo, z ancora dicca le diminuendo pditione e se male hauea viuuto in lo corpo humano zc miorando se ben. Unde hclinando declarando questa opinione dice. Dero che questi philosophi de questa opinione vedeano laia in questo modo nõ poter viuer senza el corpo credado che i anzi che se infundesse i esso ella fosse stata pria i uno altro corpo z p sequeinte partita da questo intrasse i uno altro. Et nõ possando copredere ne mai lauca

leto o vdito chel corpo potesse esser incorruptibile  
po diceano le aue semp̄ intra in li corpi corruptibili  
Unde scō Jeronimo dice chel primo inuētor de q̄  
sta opinion tra greci fue pitagoras elqual dice che  
prima lui fu eufobrio poi pitagoras. Ma queste  
opinione se puano essere false in molti modi nelli  
philosophi piu rax̄deuoli lano voluto tener iohāni

Elmi par habiamo qualche faccia de raxone po  
che noi legiamo della moglie de loth che se queriti  
in statua de sale tc. nabuchodonosor transmutato  
i bestia, t se questo fosse impossibile la sacra scriptu  
ra non lo direbe. Jacobo.

**S**Api iohāni che se noi referimmo la possibili  
ta ale creature alla absoluta potētia de dio  
io dico che la diuina virtu pol fare de la crea  
tura sua quel ch̄ li piace po che ogni creatura e obe  
diente ala possanza del creatore. Ma se noi cōsidere  
mo q̄sta trāsmutatiōe de una specie i laltra quanto  
ala virtu naturale creata ouero per arte humana o  
di demonij. dico che questo pol essere i quattro mo  
di li quali son iposibili quāto ale tre. Prima questa  
trāsmutation se pol intēdere de li accidēti slagādo  
sempre uno medesimo subiecto come dice el philo  
pho che possibile e p arte de alcuna archimia far del  
piōbo argēto cioe spoiade le p̄prieta accidētal del  
piōbo cōe el vapore el colore ela molitā in modo  
che para esser argento. t q̄sto par che aduenisse a na  
buchodonosor po che dice la scripture che li fo re  
stituita la sua figura. Ma q̄sto e possibile che la figu  
ra de ihō t li soi mēbri si possino naturalmēte trās

mutare stante laia. Pero che lania se vnisse al corpo  
come ppria forma a la sua ppria natura. t sapi che  
sono alcune forme che nō rechiedeno determinata  
figura nella sua materia cōe e Alere piōbo argēto t  
altri simile t quelle figure si pono trāsmutare stan-  
do sempre una forma substancial. Sono alcune altre  
forme che rechiedeno determinata materia t deter-  
minata figura t queste tale forme nō pono esser la-  
due nō e qlla figura t qsta forma e lania laqual ne  
cessariamente rechiede el corpo con la determinata fi-  
gura vnde Auerois dice sul cōmento del primo de  
laia che li mēbri del lione nō sono differēti dal mē-  
bri del ceruo salvo che laia del lion e differente da  
laia del ceruo. t cosi rimā la cōclusion vera cioè che  
la figura humana nō se po mutar ouer trāsmutar ī  
forma bestial stando lania in essa. t p qsto tu poi ve-  
dere che le falso qlllo che dicono alcūi che alcune fe-  
mine d'euētino gate e vano de note sorbendo li san-  
tolini Secundariamente se pol intēder qsta trāsmu-  
tatione quanto alaia stando el corpo cioè che laia hu-  
mana douēti bestial secudo anco che ebe p opinion  
pitagoras t platōne t ancora par che la scripture di-  
cha questo essere aduenuto a nabuchodonosor che  
dice. El suo corz sia pmutato dallo humano elqual  
dicto se intēde de laia ma qsto modo e anco ipossi-  
bile. Pero chel corpo humano e cōparato alaia co-  
me suo instrumēto. t caduna arte a suoi pprij instru-  
menti come larte fabrile t le altre arte si che vnarte  
nō vsa li instrumenti de laltre come larte del tescre  
non vsa larte del fornaro zoe il suo instrumēti. t cosi

caduna anima usa el proprio corpo ale proprie opation sue. Losi adiuq; come e impossibile chel musichio adoperael cantar co la siega ouero co el martello cosi e impossibile che laia humana faga le ope bestial con lo corpo humano ouer che essa facia le ope humane co el corpo bestiale. z pho dice scō Augustio sul septio del genesis che li platonici posteriori se vergogna ua de tegnir la opinion del lor maestro z scusaua ql lo heroz dicēdo che platone non intēdeua de dir che le aie humane se trāsmutasse ouer trāsmutasse in bestia saluo secōdo vna similitudie cōe faria adir che lhō rapace se trāsforma i nibio el goloso i porcho el suppo i leone Tertio se po z siderar q̄sta trāsmutazione quāto al corpo stādone lania per loqual modo narra Quidio de cōpagni de diomede che furono uertiti i vceli z q̄li de viles i lupi stando semp in loro lania intellectiua. z q̄sto ancora mette apuleo i li soi libri chel fa de laseno doro z molti co uertiti in asini z portano some z facto altre ope bestial cōe recita scō Augustio nel libro decio octauo deciuitate dei z cosi fossi se potrebe imagiar de nambuchodenosor Ma q̄sto in pte e puato in la prece dēte rarone esser falso z anco la puerò p vnaltra rone esser falsa poche lania humana e cōpata al corpo come el proprio atto alla propria potentia. z intro latto proprio alla potētia propria si richiede vna certa pportion determinata intāto che le impossibile uno acto puenirse a vna altra potētia che ala sua come e impossibile che lacto del veder se puegna ala orechia ma sel se trāsmutasse el corpo stādo vna medexima

alma vno mederimo acto se cōmouerebe a diuerse  
potētie t vna medecia forma a diuerse materie, t po  
e iposibile che la humana specie si possa trāsmuta  
re. El quarto modo de trāsmutatiōe e p separatiōe  
de laia t p resolution e fine ala pria materia t qsto  
nō po solamēte e possibile ma e necessario p natura  
po chel corpo humano e corruptibile p natura t  
ogni cosa corruptibile p natura necessariamente se  
corrupe ognī corruptione e mouimento al ptra  
rio t le cose ptrarie sono diuerse i specie t po mor  
to t corrupto el corpo se genera de lui vermi t ci  
nere, t qsto e che dice el philosopho che le ipossibi  
le che le specie se trāsmutano saluo se nō sono reso  
lute fino alla pria materia. Ma che diremo d' nabu  
chodonosor t dellī simili aliquali veramēte e adue  
nute qste trāsmutatiōe. io dico che alcūe trāsmuta  
tione se ponno far p arte diabolica t qsto in doe mo  
di. El primo p vna subita t i preceptibile substratio  
ne de lhō t substitution de la bestia o dil dimonio  
mederimo trāsfigurato in bestia come fo de effige  
mia fiola del Re agamenon in logo delaqual fu sub  
stituita vna cerua pei essa fo treuata viua come nar  
ra scō Augustino ouer p la mutatiō dela virtu fan  
tastica dormēdo o vegiādo p laqual apara alui me  
desimo t ali altri che esso sia o bestia o altra cosa nō  
po facte alcūe mutatiōe circa del suo corpo ouer d'  
laia Peroche cōe dice scō Augustino nō solamēte  
laia ma ne anche el corpo io credero mai che si pos  
si trāsmutare i le bestie ali mēbri. Ma se pur se fa q  
sto e p flagello diuino. cōe fu dalla moglie d' loth t

de nabuchodonosor el qual secodo che dice epiphano nō sostene trāmutatione corporale ma piu tosto j'na alienation de mente e soli leuata la parola e datoli herba i cibo e pareva alui che esso fosse d'auati boue e da d'rieto lione e questo basta al presente.

La vera sentētia de laia separata de loco. ca. xviiij.

Johāni. Hora vediamo del stato de laia poi che essa e seperata dal corpo e che lochi son apere chiatì doue essa se reduce secondo le vere sententie delli doctori.

Jacobo.

**D**ohāni sapi che ben che le substantie separe secodo lo lor essere nō depēdano dal corpo. Niētedimeno le cose corporale secundo Au gustino sono gouernate da dio mediāte le spiritual. Et po e vna certa puenietia tra le cose spiritual ele cose corporal p vna tal pgruētia che ale piu degne substantie siano asgnati piu degni lochi e piu degni corpi vnde el philosopho secodo l'ordine delli cieli mobili puose el numero delle substantie separate. Et ben che le aie humae da poi la morte nō entrano i altri corpi ne anco siano deputate a mouer determinati corpi niētedimeno alcuni determinati luoghi sono a lor assignati p vna congruetia che le piu degne siano piu prime ala prima substantia del cui loco se dice p vna dignita che sia el cielo. Unde le aie piu participate la diuinita p loro virtu sono poste i cielo e quelle lequal p iniquita sono alligate da dio sono excluse da qsto loco e posti in lochi meno degni acio che siano tato longi da dio p loco quanto sono stati dissimile de affectione. Johāni.

3

Quāti luoghi ppriamēte se assegna a q̄ste aīe. Ja.  
**D**ico secūdo li doctori ch sono cīq; cioè  
Inferno. Purgatorio. Limbo de sancti pa-  
dri. Limbo de iputi z lo paradiſo de beati  
Et p mazor intēdimēto de q̄sto voglio che tu sapi  
che lo locho de le aīe se po cōprehēdere secūdo di  
uersi stati. z laīa secūdo che essa e cōgiunta al corpo  
e i stato de poter meritare gloria ouer pena. Ma poi  
che essa e seperata le i stato de receuer finale premio  
o bono o catiuo o veramēte e i stato nel quale e im-  
pedida da q̄llo final premio. Se adūq; laīa quando  
se desparte dal suo corpo se troua i stato de receuer  
el final premio i bene noi diciamo chel foco e loco  
suo e el paradiſo doue li spiriti electi z le anse electe  
ouer beate vedeno la gloria de dio z se essa se troua  
in stato de receuer final premio p li soi demeriti p  
le colpe commesse. q̄sto pol essere in doi modi. Luno  
p le colpe e peccati actualmēte commessi z alora e de-  
putata alo inferno doue ppetualmēte essa e punita.  
Laltro e p le colpe original laqual hāno facto la na-  
tura humana indegna de hauer beatitudine z a q̄ste  
tal aīe e deputato el limbo deli fantolini liquali nō  
hāno saluo la colpa originale. Ma se laīa quādo se  
disparte dal suo corpo se vede ouer se troua in stato  
nel quale essa e ipedita dal finale suo p̄mio q̄sto. pol  
esser in do modi o p defecto dela psona che non e  
ben pura z alora va al purgatorio nelqual se purga  
sostenēdo pena p le colpe veniale z degne de pdon.  
De p defecto della natura nō restituita ancora ala  
gratia del creatore z q̄ste tale aīe era deputato el lim-

bo de sci padri li quali erano exclusi dal paradiso si  
na tanto che vegnisse quella chique de dauid che sera  
z niuno non pol aprir apre z niuno non pol sarzar si ch  
i tutto poi veder cinqz recetaculi dele anime seperate.

**D**ela distinction de lochi de laia separata capi. xx.

Glorei che tu me dechiarasti questi lochi z come se

**S**distingueno. Jacobo.

**S**api chel modo e tondo e nel tondo e lo cetro  
ouer lo poto del mezo el quale in quella  
parte che e più distante dalla circonferentia sapi  
chel centro della terra sie el cetro del modo. z per  
cosequente esso e quel luoco che più distante dal cie  
lo. Questo adunque centro e deputato p loco con  
ueniente alli spiriti dannati. po che così coe se son allogati  
da dio p mala uolupta così vieno essere ellogiati  
dalli beati quanto alla conuersatione. Et questo se  
chiama inferno quasi inferno noi o inferno de noi z  
qui sono diuerse pene horribile uelli qual li spiriti  
dannati sono tormentati secudo che la prudentialia del  
la iustitia diuina ha ordinato p li lor demeriti. In q  
sto medesimo foco se purgano li spiriti li quali se de  
partino dal corpo co le colpe ueniali cioè degne de  
pardonza. po che niuno po viuere senza peccato. sal  
uo se non ne p special da dio preservato. Et pho che  
alla colpa se correspode la pena sela e mortal pena  
eterna. sela e uenial pena temporal. p tanto quelli che  
sono in stato de gratia z non hanno satisfacto alla  
colpa ueniale sono conducti a questo fuoco doue  
satisfanno alla iustitia diuina z così purgate uano  
alle requie perpetua. Et pho dice sancto Augustino

g ii

e sancto Gregorio. Soto uno medesimo foco loro  
resplende e la paia fuma e sotto uno medesimo  
foco lo peccator arde e lo iusto se purga. Johani.

E vero quello che comunamente se dice che la pena  
del purgatorio e major che ogni altra pena de  
questo mondo. Jacobo

**V**u debi sapere che i quel purgatorio sie do  
pene luna del dano. i tanto che li electi sono  
ritardati dala uisioe diuina, laltra e la pena  
del sentimento secundo che li son afflitti dal fuoco, e  
quarto a qsta do pene non dubitar che li han major  
dolore che i qsta p'sente vita se possa sentir o imagi  
nar e tal e la rasone. Quella cosa e più desiderata, ta  
to la sua absentia ella e più molesta. Et pho che lassie  
cto p lo qual se desidera el sumo bene dapo'i qsta vi  
ta nelli spiriti electi e molto inteso po che non e ini  
pedito dala massa corporea, e anco che vedeno chel  
termino della beatitudine era presto se non fosse qlllo  
ipedimento purgatorio, p tanto han gradiſimo e  
sopra habuidante dolore. Pero dice scō Augustino  
Quello fuoco del purgatorio sara più duro che  
ogni altra cosa de le pene de questo mondo che se  
possa sentir o veder o imaginare. Johani.

Questa pena sostengono li spiriti essendo in quel  
proprio foco de li danati e qlli tormenti che tu dici  
che li sostengono dime se li sostengono da li demoni  
nisi così come li danati. Jacobo.

**V**u questo io dico che come la diuina iustitia  
da poi el di del iudicio accēdera el foco infer  
nal del qual sarano cruciati tutti li danati p

petualmēte. così quella medesima iustitia sola accē  
derà quella che purgherà li electi. Et po li electi nō  
sarāno tormentati p ministerij de lor i spiriti maligni  
delli quali i q̄sta vita sono vincitori ne anco sono p  
ministerio de boni angeli li quali nō affligerebōno  
così crudelmente li soi citadini. Ben che verisimile  
e che i q̄llo loco siano mēati dalli angeli. anco ve sia  
nō p̄sente li demonij li quali se alegrano delle sue pe  
ne. Et q̄sto basta quanto si do lochi. El terzo loco e  
apresso q̄sti do. z chiamasse el libro dei padri ouer el  
sen de abraā. z p intēdere ben q̄sto tu de sape che le  
aie humāe dapoī q̄sta vita non po puegnir a requie  
saluo mediata la fede senza laql secudo Jacobo apo  
stolo e impossibile piacer a dio. z po chel p̄rio exēplo  
della fede d̄ xp̄o fo dato p̄ria ad Abraā. elqual p spe  
cial segno della circōcision se dispti da l̄fidi p tā  
to la requie de bt̄i se chiama el sen de abraā. z pero  
che le aie de i sc̄i non hāno semp hauto vna medesi  
ma requie po che dapoī lauenimēto de xp̄o hāno p  
fecta requie po che dauāte lauenimēto de xp̄o non  
hauēano quiete saluo dalle peve po ql loco doue sta  
uano aspectādo la chiaue de dauid che douea aprir  
el paradiso se chiama el libro de lo iferno ouer d̄ sc̄i  
pri. Ultra q̄sto e el quarto loco elqual se chiama el  
libro dei fantolini che moreno senza segno de fede.  
Et q̄sto e differēte cōclusione po che alli puti nō e  
alcuna sperāza de bt̄a vita laql hauēao li padri sc̄i in  
li quali era el lume dela fede z la ḡra. z cosi habiano  
quattro lochi secudo q̄tro 2dition de laia da poi q̄  
sta vita. Che cosa e peccato origiale. La. xx. Jobā.

Prima che tu passi oltra o grāde voglia de vdire  
che cosa e peccato originale t come li fantolini pec  
cano in esso t pche son dānati. Johanni.

**S**api iohāni che peccato origiale e vna inoz  
dinata dispositiōe che aduene ala natura hu  
mana p la disolutiōe de quella armonia do  
ue p̄sisteva la origiale iustitia, così come la malatia e  
vna disordinata dispositiōe del corpo p laqual se di  
solue la equalita dela cōplexiōe dove p̄fiste la sanita  
t q̄sta tal disordiata dispositiō fue p̄ia i adam t da  
lui descese i tutti li hoī che appresso lui son nasudi e  
nascerano, t acio che tu intēdi io lassero diuerse opi  
nion de alcūi t diro la vera sententia di q̄sto. Sapi  
adīqz che tutti li hoī che nasceano de adā se pono  
p̄siderar cōe vn hō inquāto cōuengono i vna natu  
ra laqual p̄eden dal priō parēte t cōe molti hoī  
de vna citta son como mēbri d uno corpo così tuti  
li hoī descēdēti de adā son cōe molti mēbri d uno  
hō ouer de uno corpo, t lato de uno mēbro del cor  
po cōe p exēpio dela mano nō e voluntario p volun  
ta che sia nella mano ma p volūta de laia laql moue  
tutti li sentīnti ouer mēbri. Unde lo omicidio ch  
comete la mão nō sarebe iputato ala mão p̄sideran  
dola secōdo se cōe diuisa dal corpo a peccato ma le  
iputato a peccato iquāto essa e pte de lhō mossia dal  
priō p̄cipio motiō de lhō, t p rāto i q̄sto modo  
la disordiata dispositiōe che e i q̄sto hemo genera  
to de adā nō e voluntaria p sua volūta, ma p volūta  
del priō parēte elqual n̄cue p motion generatiua  
tutti qlli che deriuano da lui così come la volūta de

laia moue tuti li mēbri del corpo ad adopar . et po  
qsto peccato del p̄io parēte ch̄ se deriuia ali successio  
ri se chiama original così cōe q̄llo chē deriuia da laia  
ali mēbri se chiama actual elqual se comete p alcun  
mēbro non e peccato de ql mēbro saluo che esso e  
pte de lhō et p tanto se dice peccato humano. Losi  
el peccato original nō e peccato de q̄sta p̄sona saluo  
i quanto essa receue la natura dal p̄io parēte. et po an  
cho e chiamato peccato de natura lēcōdo lapostolo  
che dice che eramo alcūa volta p natura filioli d̄ ira

Johāni. Come adunq; se intēde quel che dice  
dio p Ezechiel ppheta. Tute laie sono vne così laia  
del padre come laia del figliolo. El padre nō porte  
ra la iniquita del figliolo nel figliolo la iniquita del  
padre Ma laia che pechara sara punita. Jacobo.

**N**Questo io ti respōdo che le vero quando el fi  
gliolo participa delle colpa del padre ma in  
questo caso come tu hai dicto tutti participa  
mo della colpa del primo parente.

Come li puti de christiani nascono i peccato ori  
ginale. Capitolo. xxi. Johāni.

**D**i chel figliolo de dio vēne al mondo co  
me dice nostra fede et p la sua sua passiōe ha  
dato virtu ali sacramenti dela chiesia et spe  
cial el baptesimo et ha dato virtu d̄ purgar lo pecca  
to originale vorci saper pche uno che nasce de chri  
stiano baptizzato et liberato dal peccato originale e

**T**enuto alla pena de tal peccato. Jacobo.  
U debbi sapere che lo peccato del p̄io pa  
rēte macula et ipiaga nō solamente la natura

ma etiā diò la psona po che esso offere la iustitia di  
mina e ancho idio. La iustitia offre nō obseruado  
la lege e diò disprezido q̄llo che lhauea instituito.  
Hora la iustitia de diò rechiede la pena in la natura  
laqual così come se fosse seruata i la origial iustitia e  
farebbe stata senza pena trāsgredido e incorsa in pe  
nalita de essere mortale e hauer i se p̄cupiscentia car  
nale e patir altri defecti natural liqual etiādiò redū  
dano su ogni psona participate q̄lla natura. Hora  
el verbo diuino incarnato p lo merito de la sua glo  
riosa passiōe ha dato virtu alli sacramēti de purgar  
li defecti natural i la psona pero che già recōciliati  
cō diò ma la natura tāto quāt se moltiplica in le  
psone p generation semp̄ riman debitrice alla iusti  
zia che e eterna e ppetua. Et po nella fine del mūdo  
sara p virtu della passione de christo satisfacto anco  
alla iustitia laqual hauera hauto la sua sententia exe  
quita. e si se reintegrera la natura i le psone lequal p  
merito della fede e della gratia che e stata expiata e  
purgata la pēnalita della natura. Hora descēdādo al  
pposito così come li peccati psonali del padre non  
fano dāno al fiolo così li beni psonali nō sono meri  
torij al fiolo e po chel baptesimo del padre del de  
fecto naturale i la psona ppria po quel baptesimo  
nō po giouar al fiolo p tāto e necessario el baptesi  
mo a ciascaduno che vol participar beatitudine po  
che esso laua e purifica dalla maculata naturale e so  
pea infunde la gratia p laqual fiano certi adio.  
**C**De la pena del peccato origiale. La. xxii. Johāni.  
Uorei che me dechiarasti se li santolini che sono

bestie sono pducte dala virtu exsistente in la natura  
corporea Ma de lhō diceo nel genesis. Fece dio  
lhō del lucto dela terra e ispirò nela faga sua spiracu  
lo de vita e fue facto lhomo in aia viuente doue se  
da aditendere che solo laia humana e facta da dio.  
Perho sapi che generare cioè el padre no da altro  
al figliolo salvo che la virtu del suo spma vegeta lo  
embrione e dali figura humana e dispone la mate  
ria insino a lultima dispositioe de receuere lanima i  
fusa da dio p creatione. *Johanni.*

**C**ome si fa questa dispositione. *Jacobo.*  
**S**api che quando lhomo se meschia con la fe  
mina el spma suo se troua co lo sangue me  
struale dela semina e co una angeuole mixtu  
ra la virtu retentiva della matrice reclude i una delle  
sue noue camere qstí duo liquori e alora el spma de  
lhō p spacio de sei zorni quertisse qlla massa i lacte.  
Poi fra noue zorni la quertisse i sangue e poi in do  
nesi zorni la quertisse i carne e apresso disedoto zor  
ni acopisse tutti li mēbri e compiuti tutti li mēbri  
dio creādo infunde laia intellectua si che i quarata e  
cinqz zorni se termia la generatione humana.

**C**De la vnione de lanima al corpo.  
Capitulo quarto. *Johanni.*  
Assai intendo le predicte cose. Vorei hora che se  
guitassi apresso de la vnion de questa anima con lo  
suo corpo. *Jacobo.*

**R**a sapi che le differētia itra la vnion de la  
nimia humana al suo corpo e ala vnion delle  
altre doue ala sua materia. Per oche le altre

b

Doue sono dependete dala lor materia cō laquale es  
se sono generate quādo la lor materia mācha dalla  
debita dispositiōe la forma se corrōpe t va i niēte.  
Ma laia humana se vniſſe al corpo non cōe depen-  
dete dal corpo ma il corpo depēde da laia. Et po ſo  
lo laia humana e ſepabile dal corpo ſenza ſua corru-  
ptiōe. Et di q̄ſto habi lo exēplo del carbone acceso  
t dalla luce del ſole t dalla fiamma. La luce del ſole me-  
diante el ſuo radio illumia laria t ſe vniſſe con lui t  
nō po el ſole depēde da laria ma piu toſto laria de-  
pende da la luce po chel p̄cēde pfectiōne dalla luce.  
Unde rimoffo laria romane ſemp la luce come cui  
dentemēte appare interpoſto qualche crifallo o ve-  
tro o altra coſa trāſparente intra la luce e laria. Lo  
ſte i la vniō de laia ragiōeuole al ſuo corpo. Et q̄ſto  
nō e coſi della fiamma o del carbone po che quella tal  
luce e depēdente p la ſua vniōe dela materia allaqua-  
le la e vnit. Unde rimoffo o anichilato lo ſubiecto  
la fiamma ſi diſparte e corrūpeſſe la luce. Et p q̄ſte tre  
diſferētie de luce zoe nel carbone nella fiamma t nella  
ria ſe pol cōprendere tre luce zoe tre diſferētie de lu-  
ce ſpirituale. La p̄ia ne laia vegetatiua zoe i la pian-  
ta come nel carbone po che q̄lla aia e meno pfecta t  
ſe vniſſe cō li corpi piu materiali. Et laia ſensitiua ſe  
po cōprēdere p la luce dela fiamma laquale ſe vniſſe  
cō li corpi non tāto materiali t piu acti a mouerſe  
da luogo aluogo t piu radiosia che q̄lla del carbōe.  
Et q̄ſte do aie cōe ho dito ſecundo la natura ſua de-  
pendete dalla materia loro t po moreno ala morte  
lor del corpo loro. Ma laia humana e cōe la luce ce

leef  
dalla  
ete,  
epen  
go lo  
corru  
cceso  
ole me  
i lui  
ria de  
la luce  
me ai  
o ove  
1. Lo  
t qlo  
lla tal  
laqua  
iecto  
ste tre  
z nella  
de lu  
i pian  
ecta z  
iu se  
pnise  
quar se  
rboc  
ia de  
torte  
ice ce

lestiale icorruptibilmente radiante ne laria. Et simel  
mete e illo corpo humano coe la luce del cielo ue la  
ria solamente interponendo una differetia che la luce  
celestiale non si determina ad alcuna particular pte de  
laria anci si diffude per tutto. Ma laia humana se de  
termina a uno corpo. Unde non posso essere due anime in  
uno corpo ne una anima in duo corpori. Tu poi adunqz  
vedere coe laia se unisse al suo corpo et debi sape che  
lania a tre respecti al suo corpo uno che riguarda  
coe el phisiete la cosa da lui perfecta laltro che coe lar  
tifice oriza et ordina li suoi instrumenti cosi lania oriza  
et ordina li organi corporali et le virtu deseruiente al  
corpo la tertia che essa illumina lhō come la luce la  
cosa illuminata. Et questo basti al presente capitulo.

**C**Della quenientia della vnion già dicta.ca.v. Jo.  
**S**Il modo della vnione mi par assai quenien  
temente veduto et qlli exepli da ti introducti  
Ma considerato laia secodo la diffinition da  
te alegata essere una substancia icorruptibile coe et per  
racione qua appresso tu debi guardare non mi par che essa  
se unisca quenientemente a questo corpo. Et questo  
dir me moue tre ratione. Prima che essendo laia icor  
ruptibile piu digna cosa farebbe che essa fosse unita a  
uno corpo icorruptibile coe son i cieli et le stelle. An  
cora essendo laia intellectua immateriale douerebbe es  
sere unita a uno corpo meno partecipante materia co  
me e el fogo el quale e de sua materia piu sottil che li  
altri elementi et piu nobile et meno partecipante mate  
ria. Ancora essendo laia humana piu che le altre se  
cundo che tu ai dicto queniente cosa serebbe che essa

b ii

fuisse vnita a uno piu pfecto corpo che lo humano  
po che molti aiali hano la sufficiēt a loro secundo  
debita pportiōe cōe li peli p vesta le vngie p calzari  
z ancho le armie natural p lequal diffendeno la natu  
ra sua da le cose icomode lequal cose nui vegiamo  
el corpo humano non hauere . Dūqz nō me par che  
questa nostra aia sia debitamente vnita a questo no  
stro corpo .

iacobo.

**D**obāni tu moui una bona difficulta laqual  
facio che nō facia scrupulo ala tua mēte te la  
asolgiero arecordādote pria che lo ipotente  
idio la creatiōe de questo visibile mōdo lo distinre  
i tre pricipal pte. Lioe i la creatiōe la creatura spūa  
le z questo nota. Moyses i lo pricipio del genesis  
doue el dice che dio in lo pricipio creo el cielo zoe  
secudo li doctori la natura spūale ouero āgelica che  
e puro spirito La secuda pte del mōdo e pura cor  
porale z po subiūge moyses z la terra z p la terra i  
tendādo la creatura pura corporale in laqual pte se  
ptiene tutti li quattro elementi z ogni bruto aiale .  
La terza pte de lo vniuerso e mezzana tra qste due .  
cioe e cōposta de pte pura spirituale z delle pte pu  
ra corporale z questo dechiara moyses i lo medesi  
mo capitolo dicēdo . Poi ch̄ dio hebe creato el cie  
lo e la terra e tutti li aiali le stelle disse . Faciamo lho  
mo alla nostra imagine z similitudine z sia sopra li  
aiali della terra z li ociali de laria z li pessi del mare  
Ora vedute qsto vegiamo come qsta nostra anima a  
nizzare pportiōato eorpo alla sua natura . Unde no  
ta che laia humana tien lo infimo grado dela itelle

ctualita po se dice che ela e i lo oriente oriente della  
eternita e qsto i tanto che essa non a naturalmente la  
noticia della virtu inscripta in la sua intelligentia co  
me han li angeli ma acioche essa sia posta nello acto  
dello intendere essa medica le specie intelligibile me  
diante li sentimenti corporei. Et po non solamente ala  
virtu intellectua qualquale essa e simile a li angeli ma  
ancora ala virtu sensitiva e vegetativa p laqle essa  
participa dela natura inferiore. Et qsto e secundo aristotile.  
Pero che la natura mai non machai le cose ne  
cessarie e hauendo lana virtu sensitiva laqual non se  
po exercitare senza corporei instrumenti era dibiro  
gno che essa se vniisse a uno tal corpo elqual potesse  
essere puente organo de sentimento. Et sapi che  
tutti li sentimenti se fundano sopra lo sentimento del  
tochare. Alqual se rechiede organo che sia mezzo  
tra le qualita ptrarie lequale sono caldo fredo hu  
mido secho e simile aqueste delle qual el sentimento  
del tochare e apprehensivo po che lui e i possanza a q  
ste ptrarietade e poi sentire e quando lorganon del to  
chare e piu reduto ala equalita dela complexione tanto  
e piu perceptibile delle cose sensibile. Abiando adunqz  
lana intellectua perfectissima virtu sensitiva fu debiro  
gno che el corpo alql essa se douea vnire fosse mixto  
delle qualita ptrarie e sopra tutti li altri corpi piu  
reducto alla equalita de la complexione. Et po questa  
virtu del tochare e piu perfecta i lo homo che i alcu  
no altro animale. Et tra li homini coloro ch hano piu  
perfecto sentimento del tochare sono piu intellectui.  
Unde dice Aristotile de li homini che hano carne

molte sono de minor ingegno. Et dato qsto vero al  
rispôder ali argumeti da te mossi. et quanto al p̄io  
dicto che e i lo corpo humāo quāta materia se tro  
ua due p̄ditione luna sie lalitudine e lapitudine che  
essa a la sua forma mediante laqual essa e constitui  
ta i essere. L'altra sie q̄llo che sequita a la sua disposi  
tione. Exēplo de qsto lo artifice p̄ segar lo legno ele  
ge la materia dura come e el ferro ma che li deti se  
ruginiscono qsto e psequete p̄ la natura della mate  
ria. E p̄ qsto modo a laia intellectua e necessario el  
corpo material et de equale cōplexione a cio che essa  
possa exercitar la virtu sensitua. Ma che la materia  
sia corruptibile qsto e p̄ la p̄ditione de la sua dispo  
sitione laqual e de qualitade p̄traria. Et se tu dicesi p̄  
che idio non la fece incorruptibile p̄ciosa cosa che  
lui la potea far. A qsto io te respôdo. Pria che de la  
voltita de dio no e possibile poder assignare la raro  
ne. Secundario dico che dice sc̄o Augustino sopra  
el genesis. No tanto se debe guardar a quel che puo  
far misser domenecio quanto se debe guardar a q̄llo  
che e quenierte a la natura dela cosa. Niēdimento  
la summa bonta de dio p̄ dono di grā de dio a pue  
duto alhō inquanto lui la reaquistado p̄ lo ministe  
rio della redēptione la final resurrection e ppetua i  
mortalità. Al altro tuo argumeto io ti rispôdo che  
laia intellectua non e vñita solamente al corpo p̄ intē  
der po che qsto la puoe senza el corpo. Ma etiādio  
rechiede el corpo p̄ lo sentir laqual virtu sensitua  
rechiede organo pplexionato equalmente. Et po fue  
necessario alla intellectua de vnirse a uno corpo

mixto i le mixtide le equalita ptrarie siano reducte  
a uno certo mezo t a pteperamento che se fosse uno  
corpo simplice cõ tu dici del fuogo nō potrebbe es-  
sere equalita i la cõplexion p lo excelente vigor della  
sua actiuita. Unde piu pfecto e el corpo mixto alla  
puenetia del sentimeto che nō ne uno simplice ele-  
mento. Al vltio doue tu dici li corpi dell bruti animali  
esser piu pfecti po che li hano natural arme t. io te  
rcspodo che p qsto non se po dir li altri animali essere  
piu doctati che lhomone ne quanto al corpo ne quan-  
to alla pditione. Pria quanto al corpo po che lhō  
ha le mane lequal secodo aristotile sono organo de  
tutti li mēbri. Unde qollo che fanno li altri animali co-  
li soi mēbri fa piu lhō pfectamente con le mane t poi  
a lhō la ratoe che sopra auāza a tutto. t p qsto se po  
pcluder ch laia debitaute sia unita al corpo humano.

**C**Della quantita de lanima capitolo. vi. Johāni.  
Johāni po che semp o ydito che ogni creatura e  
circoscripta e limitata nella sua essentia t solo idio e  
senza mesura vorei sapere la quantita de questa ani-  
ma humana. **Jacobo.**

**M**U debbi sape che come già te o dicto ne li  
pcedēti capituli laia e una substātia icorpo  
rea t p psequete essa nō a ne quātita ne me-  
sura secodo la dimēsione corporea ma essa e quanta  
e limitata circa ala virtu t possanza. Pero che solo  
idio e colui che a virtu infinita t essentia icreata. Se  
adūq; laia in ogni pte del corpo secido la totalita  
de le sue possenze Unde con la virtu visiva essa e in li  
ochi t non i le mane e p virtu palpativa in le mane

nō in le orecchie. Et così i li altri sentimenti secundo  
virtu determinate. Ne voglio che tu pēsi che q̄ste di  
ttere opatione faciāo essere laia magore o mōre. Pe  
ro che quādo ala sua essentia tāto e i vna pte cōe in  
tutte. Non e adūq; laia quāta sēcōdo che io ho di  
to saluo che quātita virtuale. Et q̄sta quātita se intē  
de circa le sue opatione de lequal la pria e viuificar.  
Et q̄sta mediāte tutte laltri già dite. Johāni. Mol  
te volte me ho ymagiato che laia cresa crescēdo el  
corpo po che noi vediamo che crescēdo li faciulli cre  
sce i loro la intelligētia e la raxone e la forza e la pos  
sanza.

Jacobo.

**S**apì che la virtu intellectua e vna equalita  
che p̄sente da ogni pte alla raxōe vnde ela  
e assimigliata gla figura circulare laquale e  
egualmēte distate dal suo cetro e dice oratio se la fi  
gura tonda e più pfecta che tutte laltri figure sola  
mēte p la sua equalita. quādo magormēte la virtu  
nō p grādeza corporale ma p puenietia d' mazor ra  
xone auācera le altre affectiō de lanio. Pero quādo  
el fanciullo laudabilmente cresce non cresce laia cor  
poralmente ma cresce al profecto del più bene. Se  
adūq; altro e el crescere e altro e el miorar el priorsa  
ra quāto alla quātita dimēsua el secudo quāto a es  
sere de meio. Pero crescēdo li fantolini quanto a  
laia nō sono più grādi ma se fano miori. Et se q̄sto  
miorare facesse la grādeza di mēbri quante lhomō  
fosse de mazor mēbri tāto sarebe più saluo lo ptra  
rio chi vedemo la xpientia. Johāni.

Pero che li fantolini si tosto come sono nasuti

cundo  
qste o  
e cōpe  
e cōe in  
o bōdi  
a se intē  
uificat.  
i. Vol  
scēdo el  
ciulli cre  
a la pos  
equalita  
nde ela  
a quale e  
lo se la fi  
ure sola  
la virtu  
magiora  
o quido  
laia coz  
me. Se  
I priosa  
iato a el  
quanto a  
t se qsto  
lhomō  
lo ptra  
nasuti

carinal miseria nō sara volūta de peccar ne anco pos  
sanza de far trāspasso ma tutti i licētia possederano  
li hoī acōpagnati cō li angeli. Nō sara piu rebella  
la carne el spō ma viuerās securi cō ogni trāqlita.  
O vita de tāta belleza e dignita de tanto amore. pe  
ro desdegnar se debe ognū de seruir piu al peccato  
essendoli pmesso tanto ben in cielo. Unde dice san  
cto Gregorio vogliamo fratelli e sorelle carissimi  
considerar ql che ne pmesso i cielo. se auilera tutto  
qllo che ne pmesso in terra. pero che la terrena sub  
stācia cōparata alla felicita supna e cargo e non sub  
sidio. La vita tēporal cōparata alla superna vita le  
piu tosto da dir morte ch vita. Ma quale līguia po  
ria dir o intellecto cōprēder li gaudij della felicita  
supna esser tali chozi angelici z con li btissimi spiri  
ti star dauāti la gloria del creator. Ueder el volto d  
dio plente Ueder lo icir cūscripto lume. Nō hauer  
timor de morte. ma allegrarse del don della icooru  
ption perpetua. Ecco carissimo iohāni ql che sara  
nel fine senza fine. Et che altro fine sara el vostro sal  
uo de giōger a quel regno che nō ha fine. E qual sa  
ra lhō che amistrara el primo suo. O qual angelo  
laltro. O qual angielo lhomo domādalo dio cicer  
calo in lui z basta a lui e sarali aperto z troualo e sa  
rali dato. Lapi. vltio della final resurrectione.

**H**ora resta a cōcluder vltimamēte el final p  
posito per la cui cōclusione hauendo vedu  
to nelli antecedēti capituli la imortalita de  
lanima z i lucghi a lei deputati poi che seperata  
dal corpo voglio che sapi che lhō e quello che mae

i

rita premio o dānatiōe. E po laia non e lhomō tut  
to ma parte de lhō essētial pero che lhomō e cōpo  
sto de corpo come de materia e de aia come de for  
ma. p tanto se rechiede ad hauer premio o pena. la  
vnion del corpo cō laia acio che tutto lhomō e nō  
parte senta pena e luno e laltro. Et questo predicho  
nel mūdo christo nō ministro māifestādo che quā  
do sara vēuto q̄l termine i elqual idio vora che mā  
chino li mouimenti del cielo ella generatiōe delle co  
se inferior z alteration deli elemēti. alhora resuscita  
rāno tutti li corpi humāni z ritornerano le anime a re  
sumer li lor corpi che sarāno de q̄lla natura che ha  
ueano prima. ma de altra cōditione pero che nō sa  
rāno piu corruptibile ne mortali. nia ppetui z icor  
ruptibili z q̄lli corpi che se reunirāno alle aie glori  
ficate sarāno gloriosi po che la gloria de laia se redū  
dera nel suo corpo. z lo p̄trario sara de laie dānaie.  
pero che la lor miseria redundera nelli soi corpi. li  
quali cō le aie patirano sempiterna pena. Johāni.

**B**En ch fermamēte io creda chel sara la final  
resurrectiō come p li scī euāgelij noi habia  
mo niētedimeno me par hauer udito mol  
te ragione de philosophi liqual se inzeggano de p  
uar esser impossibile li corpi resuscitare z reunirſe  
ale sue aie. Et una rasion e che i alcuna cosa natural  
se vede che q̄llo che e corruto retorni nel esser pri  
mo ne p̄prio ne che mai dalla priuation se retorni  
a labito come dalla cecità alla luce. Et p rāto che le  
cose che ie corrūpeno po retornar nel p̄prio esser la  
natura se adopera a far che q̄llo che nō pol esser p

petuo in se sia perpetuo per successione. Unde ihō  
non genera se medesimo ma uno altro simile a lui  
L'ociosiacosa adiūqz che p morte li homini se corrū  
peno z resoluasi li corpi loro fina alli elementi non  
par chel sia possibile che debiano ritornar i qullo p  
prio numero che prima haueano. Jacobo.

**S**api carissimo che la virtu e possanza della  
natura deficiente dalla virtu z possanza di  
uina cōe la virtu e possanza del instrumēto  
e deficiēte dalla virtu del principal agente z molto  
piu pero che tra la possanza diuina z qlla della natu  
ra e infinita distantia. z pero aduegna che per opa  
naturale nō sia possibile che qullo che e corrupto se  
reintegri a vita niētēdimē o qsto se po fare p virtu  
diuina z in tal modo dicemo che la sera. Unde che  
la natura nō possi far qsto e perbo che opation na  
turale exequiscano mediāte qualche forma laqual e  
principio de qlla operation. z quella cosa che ha for  
ma a etiādio esser z pero non se ingenera se stessa.  
ma genera qualche altra simile a lei. Et quando essa  
e corrupta pde qlla forma plaqual ella era in acto z  
adoperaua. Et pero per natural operation non po  
quello che e corrupto repararsē Ma la virtu diuina  
laquale pduce le cose nel esser suo alle sue operation  
non obligate alla natura. ma sciolte e libere z senza  
el mezo dela natura pol esser ogni natural effecto  
producer. Unde conciosiacosa che la virtu diuina  
sia sempre a vn modo così nelle cose viue come nel  
le morte po le cose corrupte restituir alle esser primo  
che haueano. Johanni.

i ij

A sìai me par esser satisfacto in questo mia vnaltro  
argumēto me par hauer vđito e questo. Sel coz  
po de lhō se debe reparar alla vita de pria per simile  
ragion e necessario che li sia restituito quello che so  
del cōplimēto del suo corpo. e se questo fosse segui  
terebe vna grāde indicētia nō solamēte quanto alli  
capelli e alle vngie lequal ognī giorno remouemio  
da noi p manifesta incisione. ma etiam per molte al  
tre parte del corpo lequal p oculta opation de calor  
natural se risolute lequal cose se debeno esser restituī  
te alli resuscitati apparebe vna disportionata grāde  
za p la qualcosa non par cōuenieuole che lhomo de  
bia resuscitar poi che vna volta le morto qsto me  
par impossibile.

Jacobo.

**A** Questo sio te respdo che quel che nō ipe  
disse la vñita d lhomo quando le i vita chia  
ro e che nō po ipedir la sua vñita quando el  
sara resuscitato. Ma nel corpo de lhō tanto quanto el  
viue nō sono sempre quelle medesime parte quanto  
al numero. ma solamēte quanto alle specie. Et questo  
noi puiamo che molti capelli ne cadeno della testa  
li quali nō ritornēo più dove sono caduti ma ne na  
scono delli altri simili a quelli. Et nō p questo se im  
pedisse la vñita d lhō dal principio della sua vita fin  
alla morte. Exēpicio de questo possiamo vedere nel  
foco elqual ben che larda diuerse legne in diuerse  
hore nientedimeno se se dice sempre un foco. Et co  
si e nel corpo humano però che la forma sua e la spe  
cie de le sue parte singular sempre son ptiue in tu  
ta la sua vita. ma la materia delle parte se risolute p

la operation del calor natural e altra de nouo se genera p lo cōtinuo alimēto che nui aministremo al corpo. Ne se po dir altro e altro secundo diuise etade po che i vechieza le ql medesimo ch lera i pueritia auegna che in lui nō sia molte numeral parte del corpo secundo uno e laltro statu Losi adunq; nō si rechiede acio che lhō resuscita i lo medesimo esser de prima che tutte le parte che furenō prima del corpo resuscitano, ma solamente tanto quanto e necessario alla sua debita quātita. Et specialmēte resumera quello che piu pfectamēte fo sotto la forma della humanità. Et se qualche māchamento ne sara come de color che moreno auati che fia venuti alla debita soa quātita ouer de color che sono mostruo si quel defecto suplira la diuina possanza. Et questo par ami che basia a satisfaction della difficulta mos sa e a compimento de questo picolo tractato per la cui fine in sempiternum sia laudato lalissimo dio. Amen.

Finis.

Finisse el dialogo de frate Jacobo champhora da Genoa. Stampato ne linclita citta de Mila no in casa de Magistro Ulderico Scinzenzeler nel Mccccxxxvij. adi. xxij. de nouembre.

J. Arnulphi Lanteri Laudensis.

## Tabula de la presente opera.

- Tractato de lanima a carte. iii.  
Che cosa e lanima secodo la sua diffinitioe a carte. iii.  
Da che pcede li cinqz sentimeti del corpo a car. iii.  
Quale fu el primo origine e fondamento de lani  
ma. a carte. iii.  
De largumeto dela dispositioe de lanima a carte. vi.  
A che modo sta vnta lanima col corpo a carte. vi.  
Perche ogni creatura e helimentata nela sua essen  
tia. a carte. vii.  
Se lanima crescie cresendo el corpo a carte. viii.  
Perche le creature picole non parlano quado son  
nati a carte. x.  
Quanto e grande la poftanza de lanima a carte. x.  
Quanto e grande la dignita de lanima a carte. xi.  
Che significa la imaginatioe d la trinita a carte. xii.  
Che deferentia e da lanima rationale aquela che in  
rationale a carte. xv.  
Se lanima sente alchuna passione in questo mon  
do a carte. xv.  
De che cosa e composto el corpo e se lanima e com  
posta dalcuna cosa a carte. xvij.  
Come lanima se parte dal corpo a carte. xvij.  
Quali sono li membri officiali che seruano al coz  
po a carte. xvij.  
Perche cason lanima e immortale a carte. xvij.  
Che cosa e materia che cosa e atto e che cosa e potē  
tia e che cosa e forma a carte. xvij.  
Argumeti a puar d la imortalita de laia a car. xxij.

Del stato de lanima dapoï che e seperate dal corpo  
e che lochi sono aparechiati a carte.xxiij.  
Che grado e che stato e quel de laia a carte.xxvij.  
Quanti lochi se asegnna a lanima dapoï che el corpo  
e morto a carte.xxvij.  
Quante sono grande le pene del purgatorio  
a carte.xxvij.  
Se li demonij senteno tormento come fano li dā  
nati a carte.xxvij.  
Che cosa e peccato originale a carte.xxvij.  
Perche le creature rationale nascono con peccato  
originale a carte.xxx.  
Che pene sono quelle de le creature che vano al  
limbo. a carte.xxx.  
De la beleza de la gloria de vita eterna a car.xxiij.  
De la resurreccioē del di del iudicio a carte.xxvij.

Finis.







